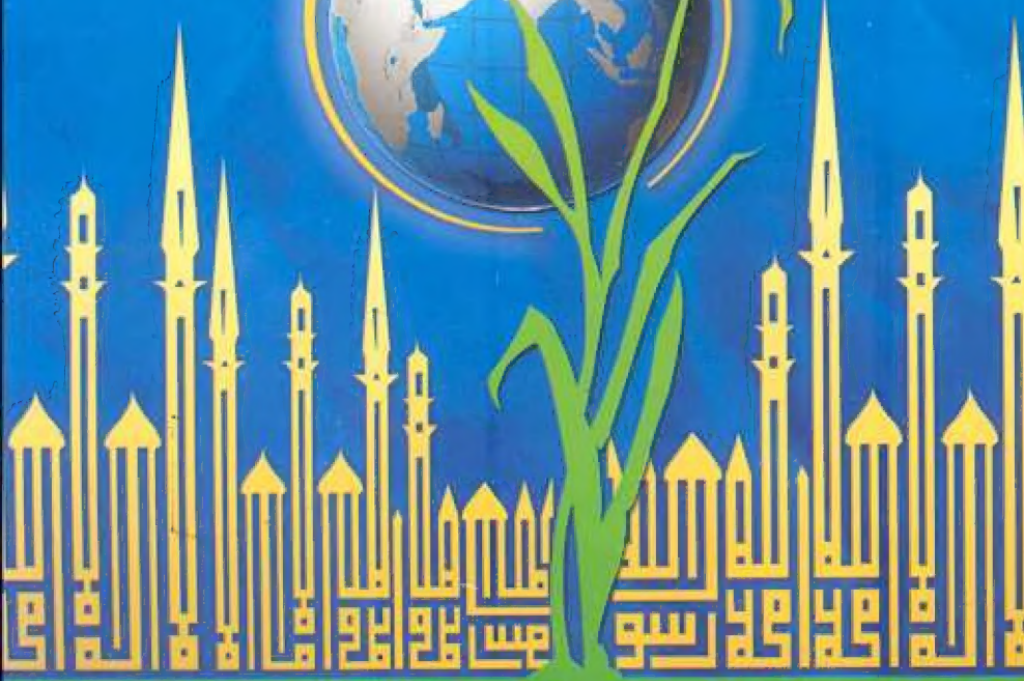


# الإصلاح بالاسلام

د. محمد عمار



# الإصلاح بالإسلام

## معالم المشروع الحضاري

### للإمام محمد عبده

دكتور  
محمد عمارة



اسم الكتاب الإصلاح بالاسلام  
المؤلف دكتور/ محمد عمارة  
إشراف عام: داليا محمد إبراهيم  
تاريخ النشر الطبعة الأولى يناير 2006 م  
رقم الإيداع 1839  
ISBN 977-14-3380-6  
التقديم الدولي:

الأدارية العامة للنشر 21 حل أحمد عرابي - المهندسين - الجيزة  
ت: 02(3472864-02)3466434  
بريد الإلكتروني: Publishing@nahdetm8r.com

المطباع ٦٠ الحنطة الصناعية الرابعة - مدينة السادس من أكتوبر  
02(8330289 - 02) 8330287 - ماكس  
Press@nahdetm8r.com  
البريد الإلكتروني للمطباع

مركز التوزيع الرئيسي: ١٨ حل كمال صدقي - الهرم الشارع  
القاهرة - فرع ٩٦ الفحالة - الشامورة  
ت: 02(5908895 - 02) 5909827 - ماكس

مركز خدمة العملاء، الرقم العجمان: ٦٨٠٠٢٢٢٦٢٢٣  
البريد الإلكتروني لإدارة البيع: Sales@nahdetm8r.com

مركز التوزيع بالاستادرة ٤٠٨ طريق الحرية (رشدى)  
ت: 03( ٥٤٦٢٠٩٠  
مركز التوزيع بالمنصورة ٤٧ شارع عبد السلام عمار  
ت: ٠٥٦٠٢٢٥٩٦٧٥

موقع الشركة على الانترنت: www.nahdetm8r.com  
موقع إنشاد: www.enahda.com  
موقع البيع على الانترنت: موقع البيع على الانترنت



احصل على أي من إصدارات شركة نهضة مصر (كتاب/CD)  
وتقع بافضل الخدمات عبر موقع البيع  
www.enahda.com

جميع الحقوق محفوظة © لشركة نهضة مصر للطباعة والنشر والتوزيع  
لا يجوز طبع أو نشر أو تصوير أو تخزين أي جزء من هذا الكتاب بأية وسيلة إلكترونية  
أو ميكانيكية أو بالتصوير أو خلاف ذلك إلا بإذن كتابي صريح من الناشر

# بطاقة الحياة

[إن والدى أعطانى حباه بشارتنى فبها أخواى «على»  
و«محروس». والسيد جمال الدين الأفغاني أعطانى حباه أشارك  
بها محمد وابراهيم وموسى وعيسى والأوليا، والقدسيين!]

محمد عبد

■ في سنة ١٢٦٦ هـ سنة ١٨٤٩ م ولد الأستاذ الإمام الشيخ محمد عبده حسن خير الله [١٢٢٦٦ - ١٨٤٩ م ١٣٢٣ - ١٩٠٥ م] وكان ميلاده بقرية «محلة نصر» مركز «شبراخيت» محافظة «البحيرة»، بمصر. لأسرة تمثلت ثروتها في كثرة رجالها، وتتجسد جاهتها في مقاومتها ظلم الحكام لعدة أجيال، الأمر الذي جعلها تقدم العديد من التضحيات: هجرة، وسجناً، وتشريداً، وموتاً، وضياع ثروة!.

■ وفي القرية تلقى تعليمه الأولى للقراءة والكتابة، ثم شرع بحفظ القرآن الكريم وهو في السابعة من عمره.. وفي «الجامع الأحمدي» بمدينة «طنطا» تلقى دروس تجويد القرآن الكريم سنة ١٢٧٩ هـ سنة ١٨٦٢ م.. ثم بدأ يلتقي أول الدروس في التعليم الأزهري، بتنفس الجامع الأحمدي سنة ١٢٨١ هـ سنة ١٨٦٤ م.. لكن عقم أساليب التدريس صدته عن مواصلة الدراسة، فهجرها عائداً للقرية بعد عام واحد، حيث تزوج، وعزم على احتراف الزراعة مثل والده وأخويه: «علي» و«محروس».. لكن والده رفض ذلك، وقرر إعادته إلى «الجامع الأحمدي» في نفس العام فهرب من القرية، حيث التقى بخال والده: الشيخ «درويش خضر» - وكان صوفياً، على اتصال بالزاوية السنوسية: فألقى إليه ببعض من حكمة التصوف، وقاده إلى شيء من سلوك الصوفية، فكان الفتاح الإلهي الذي أعاد إليه الرغبة في طلب العلم، فرجع إلى «الجامع الأحمدي»..

■ وبتوجيه صوفي آخر - من أحد المتصوفة بالمسجد الأحمدي - كانت «الإشارة» التي جعلت الطالب محمد عبده يترك الجامع الأحمدي بطنطا وينتقل إلى «الجامع الأزهر» بالقاهرة سنة ١٢٨٢ هـ سنة ١٨٦٧ م.. ليواصل فيه تلقى دروس العلم والتعليم..

■ وفي سنة ١٢٨٨هـ - سنة ١٨٧١م كانت النقلة النوعية الثانية - والكبرى - في حياة الطالب الأزهري محمد عبد.. عندما تفتحت مداركه على آفاق جديدة في العلم والحكمة والحياة، يوم بدأت صلاته، بل وملازمته لحكيم الإسلام وموقظ الشرق جمال الدين الأفغاني [١٢٥٤هـ - ١٨٣٨م - ١٣١٤هـ - ١٨٩٧م]. فحضر دروسه في منزله، واستمع إلى شروحه وتعليقاته على كتب العقائد والحكمة والكلام والمنطق والأدب والسياسة.. ودون الكثير من هذه الشروح والتعليقات..

■ وكان محمد عبد يعيد إلقاء الدروس والأمالي التي يسمعها من الأفغاني على زملائه من طلاب الأزهر - بالجامع الأزهر - فغدا «مدرسًا».. وهو مازال «طالباً» - الأمر الذي أغضب منه الكثير من الشيوخ - بسبب مضمون الفكر الذي ألقاه الأفغاني في الحياة الفكرية المصرية - حتى لقد همّ هؤلاء الشيوخ بإسقاطه عندما تقدم لامتحان «العالمية» سنة ١٢٩٤هـ - سنة ١٨٧٧م، لو لا أن عارضهم في ذلك شيخ الأزهر الشيخ محمد المهدى العباسى [١٢٤٣هـ - ١٨٢٧م - ١٣١٥هـ - ١٨٩٧م] فمتحووه «العالمية» من المرتبة الثانية!!

■ وفي أواخر سنة ١٢٩٥هـ - سنة ١٨٧٨م عين محمد عبد مدرسا للتاريخ «بمدرسة دار العلوم العليا» فشرح لطلابها «مقدمة» ابن خالدون [١٣٣٢هـ - ١٨٠٨م - ١٤٠٦م]. ودرس لهم «علم الاجتماع وال عمران».. واحتفل بالتدريس - كذلك - في «مدرسة الألسن».. كما شارك أستاذه الأفغاني - في تلك الفترة - نشاطه السياسي المناوى لاستبداد الخديوى إسماعيل - [١٢٤٥هـ - ١٣١٢هـ - ١٨٣٠م - ١٨٩٥م] - بالسلطة، ولتدخل الأجنبى الاستعماري فى

مصر، ذلك النشاط الذى استخدما فيه «التنظيم» - الفكرى والسياسى - من مثل «الحزب الوطنى الحر» - الذى بدأ سرًا - والذى رفع شعار «مصر للمصريين»، وهو الحزب الذى ضم أغلب القيادات التى أسهمت فى تفجير الثورة العربية سنة ١٢٩٨هـ / ١٨٨١ م..

■ وبعد نفى الأفغاني من مصر - فى رمضان سنة ١٢٩٦هـ / ١٨٧٩ م - عزل الشيخ محمد عبده من وظائف التدريس، وحددت إقامته - جبرياً - بقرفيته. «محله نصر» قرابة العام، حتى استصدر له «رياض باشا» [١٢٤٩ - ١٢٢٩هـ / ١٨٣٤ - ١٩١١م] - ناظر النظار - عفواً من الخديوى، وعيّنه محرراً ثالثاً فى جريدة «الواقع المصرى».. وبعد أشهر من هذا التعيين تولى رئاسة تحرير «الواقع».. كما تولى مسؤولية الرقابة على المطبوعات.. ولقد حول «الواقع المصرى» من جريدة لنشر منشورات الإدارات الحكومية، إلى صحيفة فكرية وإصلاحية، وذلك من خلال «القسم غير الرسمى»، الذى كان ينشر مقالاته، ومقالات عدد من زملائه وتلاميذه، الذين غدوا أمراء البيان والتحرير والتأليف.. ومنهم «سعد زغلول» [١٢٤٦ - ١٨٥٧هـ / ١٩٢٧م].

■ وعندما أنشى المجلس الأعلى للمعارف العمومية فى ٢٨ ربىء آخر سنة ١٢٩٨هـ / ٢٨ مارس سنة ١٨٨١ م عُين محمد عبده عضواً فيه..

■ خلال هذه الفترة - ما بين نفى الأفغاني وتفجر الثورة العربية «معاظرة عابدين» فى ٩ سبتمبر ١٨٨١م - تميز الشيخ محمد عبده فى «أسلوب» العمل السياسى عن أستاذه الأفغاني.. فركز على «الإصلاح» للأصول العقدية والفكريّة المكونة للشخصية الحضارية الإسلامية والهوية القومية، وليس على «الثورة» فى فروع

السياسة وتطبيقاتها.. واهتم «بالتربيّة» وتكون «الصّفوة» بدلاً من «التهبّيج» الذي يستهدف تحريك «العامة والجمهور» ضد الأعداء والخصوم.. فكانت «الدعوة» - عندـه - مقدمة على «الدولة».. وفي هذا المنهج كان خلافه مع العرابيـين.. لكن حرارة الثورة العرابية قد غيرت من هذا «الموقف المعتدل» للأستاذ الإمام - بعد مظاهرـة عابدين - فاقترب من الثورة، وشارك في قيادتها، ممثلاً - مع عدد من قيادات الحزب الوطني الحر - الجنـاح المعتدل فيها.

■ فلما هزم الإنجـليـز الثورة في سبتمبر سنة ١٨٨٢ م - أدخلوه السجن، وحاكمـوه، ثم حـكمـوا عليه بالـنـفي، خارـجـ مصر، ثـلـاثـ سـنـوـاتـ، بدأـتـ في ٢٤ دـيـسـمـبـرـ سـنـةـ ١٨٨٢ـ مـ.. ثـمـ امـتدـ مـنـفـاهـ قـرـابـةـ السـنـوـاتـ..

■ وفي المنـفـى تـنـقـلـ الأـسـتـاذـ الإـمامـ فـىـ بـلـادـ كـثـيرـةـ.. فـنـ بـيـرـوـتـ لـحـقـ بـالـأـفـغـانـىـ بـبـارـيسـ، حـيـثـ تـولـىـ مـسـؤـلـيـةـ نـائـبـ رـئـيسـ «جـمـعـيـةـ العـرـوـةـ الـوـثـقـىـ»ـ السـرـيـةـ.. وـرـأـسـ تـحـرـيرـ مـجـلـتـهاـ «الـعـرـوـةـ الـوـثـقـىـ»ـ.. وـلـقـدـ زـارـ تـهـوـضـاـ بـمـسـؤـلـيـتـهـ تـلـكـ - لـنـدنـ، دـاعـيـاـ لـجـلاءـ الإـنـجـليـزـ عنـ مـصـرـ، بـلـ وـدـخـلـ مـصـرـ سـراـ سـنـةـ ١٨٨٤ـ مـ، ليـشـرـفـ عـلـىـ تـنظـيمـ «الـجـمـعـيـةـ»ـ، وـلـيـرـقـ، عـنـ كـتـبـ، أـحـدـاثـ الثـوـرـةـ الـمـهـدـيـةـ فـىـ السـوـدـانـ!ـ

■ وبعد تـوقـفـ مـجـلـةـ «الـعـرـوـةـ الـوـثـقـىـ»ـ عـنـ الصـدـورـ سـنـةـ ١٨٨٤ـ مـ، وـانـقـضـاءـ السـنـوـاتـ الـثـلـاثـ الـمـحـكـومـ عـلـيـهـ أـنـ يـنـفـىـ خـلـالـهـ مـنـ مـصـرـ، وـتـسـرـبـ الـيـأسـ إـلـىـ نـفـسـهـ مـنـ جـدـوىـ الـعـلـمـ «الـسـيـاسـيـ الـمـيـاـشـ»ـ وـ«الـثـورـىـ»ـ - الـذـىـ لمـ يـكـنـ موـافـقـاـ لـمـنـهـجـهـ الـأـصـلـىـ وـطـبـعـهـ - بـدـأـ مـسـعـاهـ فـىـ العـودـةـ إـلـىـ مـصـرـ، وـالـتـمـيـزـ عـنـ طـرـيقـ أـسـتـاذـهـ الـأـفـغـانـىـ فـىـ التـرـكـيـزـ عـلـىـ الـعـلـمـ السـيـاسـيـ.. فـقـادـرـ مـحـمـدـ عـبـدـ بـارـيسـ إـلـىـ بـيـرـوـتـ، عـنـ طـرـيقـ تـونـسـ سـنـةـ ١٨٨٥ـ مـ.. وـهـنـاكـ تـفـرـغـ لـلـتـرـبـيـةـ وـالـتـعـلـيمـ

والتجديد الديني وإصلاح مناهج الفكر.. فأسس جمعية سرية للتقرير بين أهل الأديان، عن طريق إبراز الأصول المشتركة بين الأديان السماوية.. والتي انحرف عنها أصحابها!.. وكتب الفصول في الصحف والمجلات.. وأتم ترجمته لرسالة الأفغاني [الرد على الدهريين]. ووضع «لوائح» إصلاح التعليم العثماني.. و السورى.. والمصرى.. وشرع في تحقيق كنوز التراث العربي والإسلامي - لافتاً الأنظار إلى تراثنا في «فقه المقادير» - .. كما تحول «بالمدرسة السلطانية» من مدرسة شبه ابتدائية إلى مدرسة شبه عاليه، عندما درس بها الأدب والبلاغة والفلسفة والعقائد والقانون.. كما بدأت دروسه في تفسير القرآن الكريم «بالمسجد العمري»، تلك التي جسدت منهجه غير المسبوق في التعامل مع القرآن، تلقت الأنظار والعلقون، فاجتذبت خاصة بيروت وعامتها المسلمين منهم والمسيحيين المستثيرين على حد سواء!

- وفي بيروت تزوج زوجته الثانية بعد أن توفيت زوجته الأولى.
- وفي سنة ١٣٠٦ هـ سنة ١٨٨٩ م نجحت مسامي أصدقائه وتلاميذه بعصر، فسمح له بالعودة إليها، بعد التأكيد من أنه لن يحترف العمل السياسي - بمعناه الحزبي والثائج - مرة أخرى!..
- وبعد عودة الأستاذ الإمام إلى مصر، ظل الود مقوداً بينه وبين الخديوي توفيق [١٢٦٨ - ١٣٠٩ هـ - ١٨٥٢ - ١٨٩٢ م] - الذي لم ينس له إسهامه في الثورة العربية - فرفض أن يحقق له رغبته في العودة إلى التدريس، كي لا يربى الأجيال على منهجه ومشريه.. فعيشه قاضياً بمحكمة «بنها» سنة ١٣٠٦ هـ سنة ١٨٨٩ م.. و منها انتقل إلى محكمة «الزقازيق».. ثم محكمة «عايدية» بالقاهرة، ثم ارتقى إلى منصب مستشار في محكمة الاستئناف سنة ١٣٠٨ هـ سنة ١٨٩١ م..

■ ولقد ركز جهوده الإصلاحية بمعيارين:

(أ) إصلاح مناهج الفكر الإسلامي، وتجديد أساليب التعامل مع القرآن الكريم والسنة النبوية الشريفة.

(ب) وصناعة كوكبة من النخبة والصفوة.

(ج) وإصلاح المؤسسات التي حملت وتحمل أمانة الفكر الإسلامي وصناعة «العقل المسلم».. وخاصة: الأزهر.. والمساجد.. والأوقاف.. والقضاء الشرعي..

■ ولقد تكونت من حوله صفوة فكرية جسدت آمال الأمة في الإحياء والتجديد، ب مختلف الميادين حتى لنستطيع أن نقول: إنه أبرز مجددى الإسلام في عصرنا الحديث، وأعظم العقول التي توفرت على تحرير العقل المسلم من قيود الجمود والتقليد والبدع والخرافات، وأول من تكونت من حوله مدرسة فكرية متميزة ومتعددة وممتدة..

■ وكانت مقالاته ورسائله فتحا مبينا تجددت بها أساليب الكتابة العربية، فتخلصت من يقابيا السجع والمحسنات اللفظية التي بقيت تنقل هذه الأساليب منذ عصر المماليك، حتى لنستطيع أن نقول: إن مقالاته هذه هي الامتداد المتتطور لرسائل الجاحظ [١٦٣-١٢٥٥هـ] - [٧٨-١٩٦٩م]، تجاوزت بها العربية قيود عصر الركاكية والانحطاط!..

■ وكانت «الصحافة الفكرية» التي رعاها هي الميدان الذي اشتغل فيه عود الفكر المجد، سواء منها تلك التي باشر تحريرها واصدارها والكتابة فيها، مثل «الواقع المصرية» و«العروة الوثقى» أو تلك التي أصدرها تلاميذه.. فلما صدرت «المنار» للشيخ محمد رشيد رضا [١٢٨٢-١٤٥٤هـ ١٨٦٥-١٩٣٥م] تحت رعاية الأستاذ الإمام..

غدت المنارة الفكرية الأولى في العالم الإسلامي، التي حملت فكر الأستاذ الإمام إلى الأمة قرابة أربعين عاماً، وكانت المدرسة التي تعلمت فيها تيارات الصحوة الإسلامية الحديثة والمعاصرة معالم هذا المنهاج التجديدي في اليقظة والنقد والنهوض..

■ وكان تفسير الأستاذ الإمام لما فسر من القرآن الكريم من أعظم الانجازات الفكرية التي جسدت منهاجاً جديداً في النظر إلى كتاب الله، وهو المنهج الذي غير مناهج القدماء - لغوية أو نحوية أو بلاغية أو صوفية - كما خالف المنهج الذي يحول القرآن إلى كتاب طبيعة وعلوم وجغرافيها وتاريخ وطب وغلك ورياضيات وحساب وتنجيم.. على حين يرى الأستاذ الإمام في القرآن الكريم كتاب العربية الأول، الذي يكون عليه القياس.. والمعجزة العقلية للإسلام الدين، جاء به الوحي مؤذناً ببلوغ الإنسانية مرحلة الرشد، ومطلقاً للعقل الإنساني العنان في كل ميادين عالم الشهود.. حتى ليقول الإمام محمد البشير الإبراهيمي [١٣٠٦ - ١٣٨٥ هـ - ١٨٨٩ - ١٩٦٥ م] عن هذا التفسير: «إن المنهج المعجزة في التفسير، المنبئ بظهور إمام المفسرين بلا منازع.. وأبلغ من الكلام في التفسير بياناً لهديه، وفهمها لأسراره، وتوقيعاً بين آيات الله في القرآن وبين آياته في الأكونان.. وأية على أن القرآن لا يفسّر إلا بلسانين: لسان العرب ولسان الزمان.. فيه وجد علم التفسير وتم.. فهو تفسير لمعجزات القرآن وليس مجرد تفسير للقرآن!».

■ وكانت معاركه الفكرية، دفاعاً عن الإسلام والمسلمين - وأبرزها تلك التي كانت بينه وبين مفكر فرنسا ووزير خارجيتهما «جابرييل هاتونو» [١٩٤٤ - ١٨٥٣ م] وبينه وبين «فرح آنطون» [١٩٢٢ - ١٨٦١ م] - كانت مجالاً خصباً للكشف عن الوجه الحقيقي للإسلام، بعد أن تراكمت عليه - لقرون - البدع والخرافات..

■ وكانت جهوده في إحياء التراث العربي والإسلامي - وخاصة بعد أن أسس لها سنة ١٣١٨ هـ سنة ١٩٠٠ م «جمعية إحياء الكتب العربية» - من أبرز الإسهامات القومية في هذا الميدان، الذي ظل حكراً على المستشرقين لعدة قرون!..

■ وكانت أحكامه القضائية في الاستئناف فتحاً لمباب الاجتهاد في فقه المعاملات، تعزز بإسهامه في «مجلس شورى القوانين»، الذي عين عضواً فيه في ١٨ صفر سنة ١٣١٧ هـ ٢٥ يونيو سنة ١٨٩٩ م.. وبالقرير الذي كتبه لإصلاح المحاكم الشرعية سنة ١٨٩٩ م.. وأيضاً بالفتاوی التجددية التي وصلت ما بين الإسلام والواقع المتعدد، وهي التي أصدرها منذ أن تولى منصب مفتى الديار المصرية في ٢٤ من المحرم سنة ١٣١٧ هـ ٣ من يونيو سنة ١٨٩٩ م..

■ وكانت جهوده الاجتماعية والتربوية، من خلال نشاط «الجمعية الخيرية الإسلامية»، التي شارك في تأسيسها سنة ١٣١٠ هـ سنة ١٨٩٢ م، والتي تولى رئاستها سنة ١٣١٨ هـ سنة ١٩٠٠ م.. كانت إطلالة من قمة الفكر على قاع المجتمع المصري الذي عاش فيه!..

■ وكانت رحلاته إلى الخارج - خارج مصر - إلى بيروت .. والشام .. والأستانة .. وباريس .. ولندن .. وجنيف .. وتونس .. والجزائر .. والسودان .. وصقلية .. إلخ .. إلخ .. وكذلك محاوراته ومراسلاتة نفع علماء عصره ومفكريه، عرباً و المسلمين وأجانب .. من الأفغاني .. إلى أعضاء «العروة الوثقى» .. إلى «تولستوي» [١٨٢٨ - ١٩١٠ م] .. إلى «هربرت سبنسر» [١٨٢٠ - ١٩٠٣ م] و«هانوتوف» [١٨٥٣ - ١٩٤٤ م] و«فرح أنطون» [١٨٦١ - ١٩٢٢ م] إلخ .. إلخ .. إلخ كانت تجسد ا لمكانة، ولمقام فكره ولتأثيره والتأثر اللذين مثلهما في العصر الذي عاش فيه.

■ بل.. وحتى الأزهر، الذي أبي شيوخه مطابعة الأستاذ الإمام كي يبلغ بتجديده المدى الذي أراد. فراغ قد انتقل بفضل نضاله، من خلال مجلس إدارته الذي أنشئ سنة ١٣١٢هـ سنة ١٨٩٥م، إلى طور جديد، فعرف طلابه علوم: المتنطق.. والحساب.. والجغرافيا.. والتاريخ.. بعد أن كان شيوخه يرون فيها بدعاً وضلالات، مصيرها ومصير الناظرين فيها إلى النار. وبواسطة تلاميذ الإمام وعلى أيديهم كان التطور الذي شهدته الأزهر. من الشيخ محمد مصطفى المراغي [١٢٩٨هـ - ١٣٦٤هـ - ١٨٨١م - ١٩٤٥م] إلى الشيخ محمد مصطفى عبد الرازق [١٣٠٢هـ - ١٣٦٦هـ - ١٨٨٥م - ١٩٤٦م] إلى الشيخ عبدالمجيد سليم [١٢٩٩هـ - ١٣٧٤هـ - ١٨٨٢م - ١٩٥٤م] إلى الشيخ محمد الخضر حسين [١٢٩٢هـ - ١٣٧٧هـ - ١٨٧٦م - ١٩٥٨م] وحتى الشيخ محمود شلتوت [١٢١٠هـ - ١٢٨٢هـ - ١٨٩٣م - ١٩٦٣م].

■ ولقد تحققت عالمية منهاج الإمام محمد عبده في الإصلاح والتجدد مجمدة عالمية الإسلام - عندما تبنت منهاجها هنا دعوات وجمعيات ونهضات إسلامية امتدت من مشرق عالم الإسلام إلى مغربه، ومن شماله إلى جنوبه. فأتباعه في إندونيسيا - على سبيل المثال - يدعون بعشرات الملايين.. ونهضة المغرب العربي والجزائر هي امتداد لمنهاج في الإصلاح والتجديد.

■ تلك هي «بطاقة حياة» الأستاذ الإمام الشيخ محمد عبده، الذي لقى ربه، عندما صعدت روحه الطاهرة إلى بارئها في الساعة الخامسة من مساء يوم الإثنين ٧ جمادى الأولى سنة ١٣٢٦هـ ١١ من يوليو سنة ١٩٠٥م. بمدينة الإسكندرية - وهو في السابعة والخمسين من عمره - بالتقويم الهجرى» والسادسة والخمسين - بالتقويم الميلادى.

نعم.. لقد أصاب الموت جسده.. وتلك سنة الله في الأحياء.. لكن العقل الذي تألق في حياة هذا الإمام وإبداعاته، لا يزال فاعلاً في عقول علماء الإحياء والتجديد والاجتهاد.. وتلك سنة الله - سبحانه وتعالى - في الكلمة الطيبة ﴿أَلَمْ ترَ كيْفَ ضَرَبَ اللَّهُ مِثْلًا كَلْمَةً طَيِّبَةً كَشْجَرَةً طَيِّبَةً أَصْلَهَا ثَابِتٌ وَفَرَعَهَا فِي السَّمَاءِ﴾ (٢٤) تؤتي أكلها كل حين بإذن ربها ويضرب الله الأمثال للناس لعلهم يذكرون ﴿إِبْرَاهِيمٌ ٢٥، ٢٤﴾ صدق الله العظيم.. ورحم الله هذا الإمام العظيم.

\* \* \*

## المنهاج الإسلامي في الإصلاح

[إننا نريد تصحيف الاعتقاد، وازالة ما طرأ عليه من اختطاً في فهم نصوص الدين، حتى إذا سلمت العقائد من البدع تبعها سلامه الأعمال من الخلل والاضطراب، واستقامت أحوال الأفراد، واستنارت بصائرهم بالعلوم الحقيقية - دينية ودنيوية - وتهذبت أخلاقهم بلالئاث السليمة، وسرى الإصلاح منهم إلى الأمة جمعاً...]

محمد عبد

للاصلاح - في الرواية الإسلامية - متهاج متميز عن نظائره في كثير من الأنساق الفكرية والفلسفات والحضارات التي انتشرت وسادت خارج إطار الإسلام..

■ فالإصلاح الإسلامي ليس تغييرا جزئيا ولا سطحيا، وإنما هو تغيير شامل وعميق، يبدأ من الجنون، ويمتد إلى سائر مناحي الحياة.. بل إنه لا يقف عند مبادين الحياة الدنيا، وإنما يجعل من صلاح الدنيا السبيل إلى الصلاح والسعادة فيما وراء هذه الحياة الدنيا..

■ وهو لا يقف عند «الفرد».. كما هو الحال في المذاهب «الفردية» - كما أنه لا يهمل الفرد، مركزا على «الطبقة» - كما هو الحال في كثير من المذاهب والفلسفات الاجتماعية اليسارية - الوضعيية والمادية - .. وإنما يبدأ - الإصلاح الإسلامي - بالفرد، ليكون منه الأمة والجماعة، فالإسلام دين الجماعة، والجماعة أشمل وأوسع من الطبقة - ويدون صلاح الأفراد لن يكون هناك صلاح حقيقي للأمم والجماعات.. ولهذه الحقيقة من حقائق الإسلام جمعت التكاليف الشرعية الإسلامية بين «الفردي» و«الاجتماعي» - الكفائي -، لأن صلاح الفرد هو الذي يوصله للقيام بالفرائض الاجتماعية، والمشاركة في العمل العام.. الذي تعود ثمراته على الجماعة - المكونة من الأفراد -.. بل لقد رفع الإسلام مقام التكاليف الاجتماعية فوق مقام التكاليف الفردية، عندما جعل إثم التخلف عن التكاليف الفردية مقصورا على الفرد وحده، بينما إثم التخلف عن التكاليف الاجتماعية شامل للأمة جموعا، بل ورفع الإسلام ثواب التكاليف الفردية إذا هي أديت في جماعة واجتماع.

ولهذه الحقيقة، كانت رهابية الإسلام هي الجهاد.. أى بذل الوسع واستفراغ الجهد والطاقة في أي ميدان من ميادين العمل الصالح في

الصالح والمصلح لكل ميادين الحياة. فبداية الاصلاح إنما تبدأ بالصلاح الذي تتغير به الجذور والأصول والمتطلقات والمبادىء والهويات والفلسفات والثقافات، ورؤى الإنسان للكون، وموقعه من هذا الوجود. ورسالته فيه. ليتحول هذا الصلاح إلى اصلاح شامل لكل ميادين الفروع في سائر مناحي الحياة..

هكذا كانت دعوة رسول الله شعيب -عليه السلام -:

﴿وَإِنِّي مِذِينٌ أَخَاهُمْ شَعِيبًا قَالَ يَا قَوْمَ اعْبُدُوا اللَّهَ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ وَلَا تَنْقُضُوا الْمَكَابِلَ وَلَا يُنْهَى إِنِّي أَرَكُمْ بِخَيْرٍ وَإِنِّي أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابًا يُؤْمِنُ بِهِ مَحِيطٌ﴾ (٨٤) وِيَا قَوْمَ أَوْفُوا الْمَكَابِلَ وَلَا يُنْهَى إِنِّي أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابًا يُؤْمِنُ بِهِ أَشْيَاءُهُمْ وَلَا تَعْلَوْا فِي الْأَرْضِ مُفْسِدِينَ (٨٥) يَقِيَّةُ اللَّهِ خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ﴾ (هود: ٨٤ - ٨٦).

فقططة البداية في الاصلاح الشامل هي الإيمان الذي يعيد صياغة الإنسان ليימتد الاصلاح بعد ذلك إلى الفروع والسياسات والاجتماعيات والاقتصاديات وال العلاقات..

وعلى الخص من هذا المنهاج في الصلاح والإصلاح - كان موقف الكافرين من أهل مدین - قوم شعيب - فقد استنكروا وجود علاقة «عضوية.. وجدالية» بين الإيمان والصلة وبين ما كانوا يمارسون في فروع حياتهم ومعاملاتهم الاقتصادية والاجتماعية من مظالم جعلوها ثمرات للحرية الفردية المطلقة في هذه الميادين، ﴿قَالُوا يَا شَعِيبَ أَصْلَاثُكَ تَأْمِرُكَ أَنْ تُنْزِكَ مَا يَعْدُ آباؤُنَا أَوْ أَنْ نَفْعَلَ فِي أَمْوَالِنَا مَا نَشَاءُ إِنَّكَ لَأَنْتَ الْحَلِيمُ الرَّشِيدُ﴾ (هود: ٨٧).

لكن شعيبا - عليه السلام - عاد ليؤكد لهم أن دعوته هي الطريق الحق للصلاح والإصلاح.. **﴿فَالْيَوْمَ يَأْتِي أَنْذِرُكُمْ مَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ﴾** من ربى ورزقني منه رزقا حسنا وما أريد أن أخايلكم إلى ما أنهاكم عنه إن أريد إلا الإصلاح ما استطعت وما توفيقني إلا بالله عليه توكلت وإليه أنيب﴾ (هود: ٨٨).

■ وفي سورة العزم - المكية - رسم القرآن الكريم لخاتم النبيين والمرسلين محمد بن عبد الله **صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ** منهج الرياضيات والمجاهدات الروحية التي تحقق صلاح الإنسان، والتي تفجر فيه الطاقات والإمكانات التي يجعل هذا الإنسان - وهو الجرم الصغير - العالم الأكبر، القادر على حمل المهام الثقيلة في مختلف ميادين الإصلاح.. ف بهذه الرياضيات والمجاهدات، التي تعيد صياغة الإنسان صياغة إسلامية، يكون هذا الإنسان - الذي خلق ضعيفا - هو الأشد وطاً والأقوم قيلا.. **﴿يَا أَيُّهَا الْمُرْسَلُونَ (١) فِيمَا تَبَرَّأْتُمْ إِلَّا قَبِيلًا (٢) نَصْفًا أَوْ النَّصْفُ مِنْهُ (٣) أَوْ زِدْهُ عَلَيْهِ وَرَتَّلَ الْقُرْآنَ تَرْتِيلًا (٤) إِنَّمَا سَنَّقِي عَلَيْكَ فَوْلًا ثَقِيلًا (٥) إِنْ نَأْشِنَّهُ الظَّالِمُونَ هُمُ أَشَدُ وَطَنًا وَأَقْوَمُ قِيلَابًا﴾** (المرسل: ٦ - ١).

وعلى امتداد المرحلة المكية - ثلاثة عشر عاما - أى أكثر من نصف عمر الرسالة - كانت الصناعة الثقيلة التي أقامها رسول الله **صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ** هي إعادة صياغة الإنسان، بإقامة الأصول، وتجسيدها في الفلة المؤعنة.. وفي دار الأرقام من آمى الأرقام - مدرسة النبوة - والمؤسسة التربوية الأولى في تاريخ الإسلام كانت صياغة القلوب والعقول بخلق القرآن وقيم الإسلام.. فلما تكون الجيل الفريد، وتباورت

الجماعة والأمة التي صنعتها الرسول ﷺ على عينه، جاءت - بعد الهجرة - مرحلة النشر و الانتشار للإصلاح في ميادين الفروع، جاءات الدولة.. والسياسة.. والجيوش.. والفتورات.. والنظم والمؤسسات.. والقوانين.. والعلاقات الدولية - إلى آخر ميادين فروع الإصلاح.. لقد تقدمت «الدعوة» على «الدولة».. وتقدم تغيير «النفس» على تغيير «الواقع».. ولذلك كان التغيير منطقياً.. وحقيقة.. وراسخاً كل الرسوخ.

وإذا كانت «الأمة العامة»، التي اعتنقت الإسلام، عند وفاة رسول الله ﷺ قد بلغ تعدادها ١٢٤,٠٠٠ فإن «الأمة الخاصة»، التي مثلت الأعلام والقيادات والريادات والصفوة التي تخرجت في مدرسة النبوة، قد أحصى العلماء عددهم في نحو ثمانية آلاف - منهم أكثر من ألف امرأة - جاءت ترجمتهم في الأسفار التي رصدت أعلام الصحابة، الذين صنعوا وقادوا - من حول الرسول ﷺ - أعظم نماذج الصلاح والإصلاح في تاريخ النبوات والرسالات.

■ وإذا شئنا إشارات - مجرد إشارات - إلى عظم الطاقات والإمكانات التي يفجرها هذا المنهاج الإسلامي في الإصلاح - تغيير الجذور والمنظفات والتصورات والفلسفات، بالإيمان الذي تجسده وتنميته المجاهدات الروحية - ليتجلى بعد ذلك صلحاً وإصلاحاً في سائر ميادين الفروع في جميع مناحي الحياة. إذا شئنا إشارات دالة على صنيع هذا المنهاج في الإنسان - الذي كان في أغليبه بدويًا.. وجاهلياً.. وأبياً.. وفطا غليظاً - فعلينا أن نقرأ ما قاله الصحابي جعفر بن أبي طالب [٥٨ - ٦٢٩ م] للنجاشي - ملك الحبشة - واصفاً حال هذه الجماعة إبان جاهليتها، وبعد الصلاح الذي صنعته بها الإسلام.. لقد قال: «أيها الملك، كنا قوماً أهل جاهليّة،

نعبد الأصنام. ونأكل الميتة، ونأكل الفواحش، ونقطع الأرحام، ونسى  
الجوار، ويأكل القوى منا الضعيف. فكنا على ذلك حتى بعث الله  
لينا رسولاً منا، نعرف نسيه وصدقه وأمانته وعفافه. فدعانا إلى  
الله لنوجهه ونعبده ونخلع ما كنا نعبد نحن وأباونا من دونه من  
الحجارة والأوثان، وأمرنا أن نعبد الله وحده لا نشرك به شيئاً.  
وأمرنا بالصلة والزكاة والصيام. وأمرنا بصدق الحديث، وأداء  
الأمانة، وصلة الرحم، وحسن الجوار، والكف عن المحارم والدماء.  
ونهانا عن الفواحش وقول الزور، وأكل مال اليتيم وقدف المحسنات.  
فصدقناه وأمننا به واتبعناه على ما جاء به من الله تعالى. فعبدنا  
الله تعالى وحده ولم نشرك به شيئاً، وحرمنا ما حرم الله علينا.  
 وأنحلنا ما أحل لنا. فعدوا علينا قومنا فعذبنا وفتنوا عن ديننا  
ليردونا إلى عبادة الأوثان من عبادة الله، وأن تستحل ما كنا نستحل  
من الخيانة، فلما قبروتنا وظلمونا وضيقوا علينا وحالوا بيننا وبين  
ديننا خرجنا إلى بلادك واخترناك على من سواك، ورغينا في جوارك،  
ورجونا لا نظلم عندك أيها الملك»<sup>(١)</sup>

هكذا صنع الصلاح والإصلاح هذا التغيير الجذري والعميق الشامل  
في نفوس هذه الجماعة المؤمنة، التي ولدت من رحم القرآن الكريم.  
ثم، لنتنظر ما صنع الإصلاح الإسلامي بالصحابي حاطب بن أبي  
باتحة [٢٥٠ ق. هـ - ٥٨٦ م] الذي حمل رسالة رسول  
الله ﷺ إلى «المقوقس» عظيم القبيط بمصر سنة ٧٣ هـ، سنة ٦٢٨ م -  
والوارث لمواريث أقدم حضارات الدنيا وأعرقها.

لقد بدأ المقوقس حواره مع حاطب بالتحدى والتساؤل الاستنكاري،  
المتسائل عن صدق نبوة محمد وسلطان نبوته عليه السلام فقال لحاطب:

(١) مختصر سيرة ابن هشام ج١ ص٢١٢، ٢١٤ ٤١٤ طبعة القاهرة سنة ١٤٢٢ هـ، سنة ٢٠٠٢ م

■ «ما منعه - [أى الرسول] - إن كان نبياً - أن يدعو علىَ فِي سُلْطَنٍ علىِ؟!»  
فكان جواب حاطب:

■ منعه ما منع عيسى بن مريم أن يدعو علىَ من أبى عليه أن يفعل به ويقْعُل!

- (فوجم المقوقس ساعة - أى فترة - ثم استعاد إجابة حاطب...  
فأعادها عليه حاطب.. فسكت المقوقس).

وهنا استأنف حاطب محاورة المقوقس، فقال:

■ إنه قد كان قبلك رجل [يشير إلى فرعون موسى] زعم أنه الرب الأعلى، فانتقم الله به - [أى من الذين استخفهم فأطاعوه] -، ثم انتقم منه، فاعتبر بغيرك. ولا يغتير بك<sup>١</sup>. وإن لك دينا - [أى النصرانية] - لن تدعه إلا لمن هو خير منه، وهو الإسلام، الكافى به الله فقد ما سواه. وما بشارة موسى بعيسى إلا كإشارة عيسى بمحمد، وما دعاونا إياك إلى القرآن إلا كدعائكم أهل التوراة إلى الإنجيل. ولستنا ننهك عن دين المسيح، ولتكن تأمرك به.

إن الناظر في حوار «البدوى» حاطب بن أبي بلتعة هذا مع المقوقس، إذا سأل نفسه:

- من علم حاطباً هذه الفلسفات في الدين.. والدنيا.. وفي الحرية.. والقاريب؟.. ومن الذي أقدره على أن يكتفها في كلمات، هي عصارات الحكمة العالية؟؟

إن الناظر في ذلك، والسائل عنه، لا بد أن تنفتح أمام بصيرته وبصره معالم المنهاج النبوى في الصلاح والإصلاح، ذلك الذي يبدأ بالأصول، وبالنفس والذات، ليسلك هذه الذات في سلك الجماعة

(١) ابن عبد الحكم «فتح مصر وأخبارها» ص ٤٦ طبعة ليرن سنة ١٩٢٠

والأمة والمجموع والمجتمع، ليقيم بها وعليها الدولة والسياسة والنظام والمؤسسات وال العلاقات ..

وإشارة أخرى دالة على «النوع» و«الكيف» الذي أثمره هذا الفنهاج النبوى فى الإصلاح على جهة صناعة الإنسان.. تتجلى فى كلمات الراشد الثانى، الفاروق عمر بن الخطاب [٤٠ ق. هـ - ٥٢٣ هـ - ٦٤٤ م] عندما أرسل مع عمرو بن العاص [٥٠ ق. هـ - ٤٤٢ هـ - ٥٧٤ م] جندى ليفتح بهم مصر فلما وصل عمرو وجيشه إلى «حصن بابليون» وعلم أن بمصر ١٢٠٠٠ جندى من خيرة جنود الرومان، يترعنون بأوفر العدد والعتاد وأكثروا قوة وفتاكا، ويتحصّنون - كما يقول ابن عبد الحكم [٢٥٧ هـ - ٨٧٠ م] فى حصنون وراءها حصنون!!.. عندئذ، طلب عمرو ابن العاص من عمر بن الخطاب مددًا، لهذه المعركة الفاصلة، التى قال عنها «هرقل» [٦١٠ - ٦٤١ م] - قيصر الروم - «إذا سقطت الإسكندرية ضاع ملوك الروم»!!.. فكتب عمر بن الخطاب إلى عمرو بن العاص يقول له: «إنى قد أمدتك باريضة آلاف رجل، على كل ألف رجل منهم رجل مقام الألف - الزبير بن العوام [٢٨ ق. هـ - ٥٣٦ هـ - ٥٩٦ م] والمقداد بن عمرو بن الأسود [٣٧ ق. هـ - ٥٣٣ هـ - ٦٥٣ م] وبعادة بن الصامت [٣٨ ق. هـ - ٣٤ هـ - ٥٨٦ م] - ومسلمة بن مخلد [١٦٢ هـ - ٦٨٦ م] وقيل خارجة بن حداقة [٤٠ هـ - ٦٦٠ م].. ولا يُغلب اثنا عشر ألفًا من قلة».

هكذا بلغ الوزن.. والنوع.. والكيف لخريجى مدرسة النبوة ومنهجها فى الإصلاح.

\* \* \*

وهذا المنهاج الإسلامي في الإصلاح، الذي يبدأ بالعقيدة التي تعيد صياغة الإنسان صياغة إسلامية، لينطلق - بعد ذلك - هذا الإنسان الصالح لإصلاحسائر ميادين الواقع الاجتماعي والسياسي والاقتصادي.. هو الذي ظل منهاج كل دعوات الإصلاح والتجدد عبر تاريخ الإسلام.

وهو المنهاج الذي بعثته وأحييته وجددته مدرسة الاحياء والتجديد الإسلامي في عصرنا الحديث تلك التي أودى شرارتها جمال الدين الأفغاني [١٢٥٤هـ - ١٨٣٤م] - [١٢٩٧هـ - ١٨٧٣م] وهندس بناءها الأستاذ الإمام الشيخ محمد عبد [١٢٦٦هـ - ١٢٢٣هـ - ١٩٠٥م - ١٨٤٩م].

لقد أعلنت اليقظة الإسلامية الحديثة، وخاصة منذ الاحتكاك بالنموذج الغربي في التقدم والتحديث - الذي جاء إلى بلادنا في ركاب الغزوة الاستعمارية الأوروبية الحديثة [١٢١٣هـ - ١٧٩٨م] النموذج الوضعي اللا ديني - أعلنت هذه اليقظة الإسلامية الانحياز إلى المرجعية الإسلامية في الإصلاح والنهوض..

■ فدعا الشيخ حسن العطار [١١٨٠هـ - ١٨٣٥م] إلى التجديد.. وقال: «إن بلادنا لا بد أن تتغير، ويتجدد بها من العلوم والمعارف ما ليس فيها»..

■ ورفض تلميذه الشيخ رفاعة رافع الطهطاوي [١٢١٦هـ - ١٨٧٣م - ١٨٠١هـ] النموذج الغربي العلماني - اللا ديني .. ودعا إلى إحياء وتجديد فقه المثلية الإسلامية. وكتب يقول عن باريس ونموزجها الوضعي اللا ديني في التقدم:

أيوجد مثل باريس ديار شموس العلم فيها لا تغيب  
وليل الكفر ليس له صباح أما هذا، وحكم عجيب!  
فهذه المدينة، كباقي مدن فرنسا وبلاط الإفرنج العظيمة، مشحونة بكثير من الغواحسن والبدع والضلالات، وإن كانت من أحكم بلاد الدنيا وديار العلوم البرانية.

إن أكثر أهل هذه المدينة إنما هم من دين النصرانية الاسم فقط، حيث لا يتبع دينه، ولا غيره له عليه. بل هو من الفرق المحسنة والمفيدة بالعقل، أو فرقة من الإباحيين الذين يقولون: «إن كل عمل يأذن فيه العقل صواب». ولذلك فهو لا يصدق بشيء مما في كتب أهل الكتاب لخروجه عن الأمور الطبيعية...»

وبعد رفض الطهطاوى لهذا النموذج الغربى.. أعلن الانحياز للنموذج الإسلامى والرجعية الإسلامية فى الإصلاح والنهوض.. فقال

«إن تحسين التواميس الطبيعية لا يعتد به إلا إذا قرره الشارع.. والتكاليف الشرعية والسياسية، التى عليها مدار نظام العالم، مؤسسة على التكاليف العقلية الصحيحة الخالية عن الموانع والشبهات. لأن الشريعة والسياسة مبنیتان على الحكمة المعقولة لنا أو التعبدية التي يعلم حكمتها المولى سبحانه. وليس لنا أن نعتمد على ما يحسنه العقل أو يقبحه إلا إذا ورد الشرع بتحسينه أو تقييده..

والذى يردد إلى تزكية النفس هو سياسة الشرع.. ومرجعها الكتاب العزيز.. الجامع لأنواع المطلوب من المعقول والمنتقول، مع ما اشتمل عليه من بيان السياسات المحتاج إليها فى نظام أحوال الخلق، كشرع الزواجر المقتضبة إلى حفظ الأديان، والعقول، والأنساب، والأموال، وشرع ما يدفع الحاجة على أقرب وجه يحصل

به الغرض، كالبيع والإجارة والزواج وأصول أحكامه، فكل رياضة لم تكن بسياسة الشرع لا تثمر العاقبة الحسنة.

ولا عبرة باللغات الظاهرة الذين حكموا عقولهم بما اكتسبوه من الخواطر التي ركنا إليها تحسينا وتقبيحا، وظننا أنهم فازوا بالمقصود بتعدي الحدود. فينبغي تعليم اللغات السياسة بطرق الشرع، لا بطرق العقول المجردة. ومعلوم أن الشرع الشريف لا يحظر جلب المنافع ولا درء المفاسد. ولا ينافي المتعددات المستحسنة التي يخترعوا من منحهم الله العقل وألهبهم الصناعة.

وان المعاملات الفقهية لو انتظمت وجرى عليها العمل لما أخلت بالحقوق، بتوفيقها على الوقت والحالة.

ومن أمعن النظر في كتب الفقه الإسلامية ظهر له أنها لا تخلي من تنظيم الوسائل النافعة من المنافع العمومية.

إذ بحر الشريعة الغراء، على تفرع مشارعه، لم يغادر عن أمها المسائل صغيرة ولا كبيرة إلا أحصاها وأحياها بالسقى والبرى. ولم تخرج أحكام السياسة عن المذاهب الشرعية.. لأنها أصل. وجميع مذاهب السياسات عندها بمنزلة الفرع.

وان مدار سلوك جادة الرشاد والإصابة، متوط بعده ولـى الأمر بهذه العصابة [عصبة طلاب الأزهر وعلمائه] التي ينبغي أن تضيف إلى ما يجب عليها من نشر

(أ) السنة الشريفة، ورفع أعلام الشريعة المتيبة.

(ب) معرفة سائر المعارف البشرية المدنية، التي لها مدخل في تقدم الوطنية<sup>١١</sup>.

[١] الأعمال الكمالية لرغفاعة الطهطاوي] ج. ١ ص. ٥٤٦، ٥٣٩، ٣٧٠، ٣٦٩، ٥٣٢، ٣٧٠، ٢٨٧، ٢٨٦، ٤٧٧، ٢٢، ٧٩، ١٦٠، ١٥٩

هكذا أعلن الطهطاوى فى حسم وعمق ووضوح انحيازه إلى المرجعية الإسلامية فى الإصلاح والتقدم والنهوض. بعد أن رفض النموذج الوضعي الغربى عن وعي بأوجه الخلاف بيته وبين النموذج الإسلامي.

\* \* \*

فلما جاء جمال الدين الأفغاني [١٢٥٤ - ١٩٣٤ هـ - ١٨٣٨ - ١٨٩٧ م] كانت دعوته وحركته التأسيس للتيار الإحيائى للإسلام، والذى غدا عنوانا على نقد النموذج الغربى فى التحديد.. وعلى الانحياز إلى النموذج الإسلامي فى الإصلاح.. وفي ذلك كتب فقال:

«إنه لا ضرورة فى إيجاد الصنعة إلى اجتماع الوسانط وسلوك المسالك التى جمعها وسلكها بعض الدول الغربية ولا ملجنى للشرقى فى بدايته أن يقف موقف الأولي فى نهايته.. بل ليس له أن يطلب ذلك.. وفيما مضى أصدق شاهد على أن من طلبه - [من ربعة التحديد على التمطى الغربى] - فقد أقر - [أعجز] - نفسه وأعنته وقرأ وأعجزها وأعوزها

لقد سيد العثمانيون عددا من المدارس على النمط الجديد، ويعثروا ببطونائف من شبائهم إلى البلاد الغربية ليحملوا إليهم ما يحتاجون إليه من العلوم والمعارف والأداب.. وكل ما يسمونه «تعزنا».. وهو في الحقيقة تدن للبلاد التي نشأ فيها على نظام الطبيعة وسير الاجتماع الإنساني!

فهل انتفع المصريون والعثمانيون بما قدموا لأتفسير من ذلك وقد مضت عليهم أزمان غير قصيرة؟! نعم، ربما وجد بينهم أفراد يتنددون باللفاظ الحرية والوطنية والجنسية وما شاكلها.. وسموا

أنفسهم رعماه الحرية! ومنهم آخرون قلبوها أوضاع المباني والمساكن وبدلوا هبات المأكل والملابس والفرش والآنية، وسافر العارون، وتنافسوا في نظيفتها على أجود ما يكون منها في العمال الأجنبي، وعدوها من مفاحيرهم. فنفوا بذلك ثورة بلادهم إلى غير بلادهم! وأماتوا أرباب الصنائع من قومهم! وهذا جدع لأنف الأمة يشوه وجهها، ويحط بشانها.

لقد علمتنا التجارب أن المقلدين من كل أمة، المقتولين أطوار غيرها، يكونون فيها منافق لطرق الأعداء إليها. وطلائع لجيوش الغالبين وأرباب الغارات، يهدون لهم السبيل، ويفتحون الأبواب. ثم يتبعون أقدامهم!

إن المقلدين للمدن الأمم الأخرى ليسوا أرباب تلك العلوم التي ينقلونها، وإنما هم حملة نقلة! لا يراعون فيها النسبة بينها وبين حشارب الأمة وطبعها. وهم ربما لا يقصدون إلا خيراً، إن كانوا من المخلصين، لكنهم يسعون بذلك الخروق حتى تعود أبواباً لداخل الأحاتيب فيهم تحت اسم الفصحاء، وعنوان المصلحين، وطلاب الإصلاح، فيذهبون بأمتهم إلى الفناء والاضمحلال، وبئس المصير!

إن نتيجة هذا التقليد للمقدم الغربي عند هؤلاء الناشئة المقلدين ليست إلا توسيع المسالك والرکون إلى قوة مقدديهم، فيبالغون في تطمين التفوس، وتسكين القلوب، حتى يزيلوا الوحشة التي قد يحسون بها الناس حقوقهم، ويحفظون بها استقلالهم، ولهذا، حتى طرق الأ جانب أرضاً لأية أمة ترى هؤلاء المتعلمين - المقلدين - فيها أول من يقبلون عليهم ويعرضون أنفسهم لخدمتهم. كأنما هم منهم، ويعدون الغلبة الأجنبية في بلادهم أعظم بركة عليهم!»<sup>(١)</sup>

(١) الأعمال الكاملة لجمال الدين الأفغاني [ص ٥٢٢ - ١٩١ - ١٩٧]

ويعد هذا النقد اللاذع - إلى حد الاتهام بالعمالة - للمقلدين للنحوذ الغربي في التمدن والتحديث.. نذهب جمال الدين الأفغاني إلى الحديث عن «الجديل الحضاري الإسلامي»، المنطلق من مرجعية الدين الإسلامي في النهضة والإصلاح.. فنقال.

«إن الدين هو قوام الأمم، ويد فلاحها. وفيه سعادتها. وعليه مدارها.. ولقد أكسب الدين عقول البشر ثلاثة عقائد، وأودع نفوسهم ثلاثة خصال. كل منها ركن لوجود الأمم وعماد لبقاء هيمنتها الاجتماعية وأساس حكم لمدنيتها، و في كل منها سائق يبحث الشعوب والقبائل على التقدم لغايات الكمال والرقي إلى ذرى السعادة.. ومن كل واحدة وازع قوى بياudit النفس عن الشر، ويمنعها عن مقارفة الفساد، ويصدّها عن مقاربة ما يبدها ويبدها العقيدة الأولى التصديق بأن الإنسان ملك أرضي وهو أشرف المخلوقات»

والثانية: يقين كل ذي دين بأن أمته أشرف الأمم. وكل مخالف له فعل ضلال وباطل.

والثالثة: جزمه بأن الإنسان إنما ورد هذه الحياة الدنيا لاستحصال كمال يهيئه للعروج إلى عالم أرفع وأوسع من هذا العالم الدنيوي..

فلم تبق ريبة في أن الدين هو السبب المفرد لسعادة الإنسان.. ولو قام الدين على قواعد الأمر الإلهي الحق، ولم يخالطه شيء من أباطيل من يزعمونه ولا يعرفونه، فلا ريب أنه سيكون سبباً في السعادة التامة والنعيم الكامل، ويذهب بمعتقديه جواد الكمال الصورى والمعنى، ويصعد بهم إلى ذروة الفضل الظاهرى والباطلى.

ويرفع أعلام العدنية لطلابها، بل يفيض على التمدين من ديم الكمال العقلى والنفسي ما يظفرهم بسعادة الدارين.

لا أطيل عليك بحثاً، ولا أذهب بك في مجالات بعيدة من البيان، ولكنني أستلف نظرك إلى سبب يجمع الأسباب، ووسيلة تحبط بالوسائل، أرسل فكرك إلى نشأة الأمة التي خمنت بعد تباهه، وأطلب أسباب نهوضها الأول.. إنه دين قويم الأصول، فحكم القواعد، شامل لأنواع الحكم، باعث على الألفة، داع إلى المحبة، مركز للنفوس، مطهر للقلوب من أدران الخسائس، منور للعقل بالشراق الحق من مطالع قضياءه، كافل لكل ما يحتاج إليه الإنسان من مبانى الاجتماعات البشرية، وحافظ وجودها، ويتأنى بمعتقداته إلى جميع فروع العدنية.

فإن كانت هذه شرعة تلك الأمة، ولها ورثت وعنتها صدرت، فما نراه من عارض خالها، وهيوطها عن مكانتها، إنما يكون من طرح تلك الأصول ونبذها ظهرياً.. فعلاجها الناجع إنما يكون برجوعها إلى قواعد دينها، والأخذ بأحكامه على ما كان في بدايته.. ولا سبيل للبس والقطوط، فإن جراثيم الدين متصلة في التفوس.. والقلوب مطمئنة إليه، وفي زواياها نور خفى من محبتة، فلا يحتاج القائم بإحياء الأمة إلا إلى نفحة واحدة يسرى نفسها في جميع الأرواح لأقرب وقت.. فإذا قاموا، وجعلوا أصول دينهم الحقة تصب أعينهم، فلا يعجزهم أن يبلغوا في سيرهم منتهى الكمال الإنساني.

ومن طلب إصلاح أمة شأنها ما ذكرنا بوسيلة سوى هذه، فقد ركب بها شططاً، وجعل النهاية بداية، وانعكس التربية، وانعكس فيها نظام الوجود، فينعكس عليهقصد، ولا يزيد الأمة إلا نحساً، ولا يكسبها إلا تعساً.

ومن يعجب من قولي: إن الأصول الدينية الحقة تتبنى للأمم قوّة الاتّحاد، وانتلاق الشمل، وتفضيل الشرف على لذة الحياة، وتبعثها على اقتناء الغضائل، وتوسيع دائرة المعارف. وتنتهي بها إلى أقصى غاية في المدنية، فإن عجبي من عجبه أشد!

ودونك تاريخ الأمة العربية.. وما كانت عليه قبل الإسلام من الهمجية.. حتى جاءها الدين فوحدها، وقوتها، ونور عقلها، وقوم أخلاقها وسدّد أحكامها، فسادت على العالم<sup>(١)</sup>.

هكذا صاغ جمال الدين الأفغاني - لحركة الإحياء الإسلامي - «بيان: الإصلاح بالإسلام»!.

\* \* \*

«أما الإمام محمد عبده [١٢٦٥ - ١٣٢٣ هـ / ١٩٤٩ - ١٩٠٥ م] فكان المهندس الأول الذي فصل الحديث في هذا الاتجاه - الإصلاح بالإسلام -.

لقد انتقد منادية المدنية الغربية.. فقال:

«إن هذه المدنية هي مدنية الملك والسلطان، مدنية الذهب والفضة، مدنية الفخفة والبهرج، مدنية الختل والتفاق، وحاكمها الأعلى هو «الجنيه» عند قوم، و«الليرة» عند قوم آخرين، ولا دخل للإنجيل في شيء من ذلك»..

وتعجب من فلاسفتها وعلمائها «الذين اكتشفوا كثيراً مما يقيد في راحة الإنسان وتوفير راحته، وتعزيز نعمته، ثم أعجزهم أن يكتشفوا طبيعة الإنسان، ويعرضوها على الإنسان حتى يعرفها

(١) المصدر السابق من ١٣١، ١٤١، ١٧٢، ١٧٧، ١٩٩ - ١٩٩.

فيعود إليها!.. لقد صقلوا المعادن حتى كان الحديد اللامع المضي،  
أفلا يتيسر لهم أن يجلوا ذلك الصداً الذي غشى الفطرة الإنسانية.  
ويصقلوا تلك النفوس حتى يعود لها لمعانها الروحى؟!..

لقد حار الفيلسوف «هيريت سيفرس» [١٨٤٠ - ١٩٠٣] في حال  
أوروبا، وأظهر عجزه مع قوّة العلم! فأين الدواء؟ إنه الرجوع إلى  
الدين.. الدين هو الذي كشف الطبيعة الإنسانية، وعرفها إلى أربابها  
في كل زمان، لكنهم يعودون فيجهلونها...»<sup>(١)</sup>.

وبعد هذا النقد لمادية المدنية الغربية، تلك المادية التي أعجزتها  
عن اكتشاف التدين الفطري للإنسان، تحدث الإمام محمد عبد عبده عن  
وسطية الإسلام، التي جعلته دين الفطرة الإنسانية السوية.. وعن  
تفردّه بكونه المنهاج الأول والأفعى في الإصلاح.. فقال:

«لقد ظهر الإسلام، لا روحياً مجرداً، ولا جسدياً جامداً، بل  
إنسانياً وسطاً بين ذلك. أحذا من كلا القبيلين بتصيب، فتوافق له من  
هلاءمة الفطرة البشرية ما لم يتوافق لغيره، ولذلك سمي نفسه: دين  
الفطرة. وعرف له ذلك خصومه اليوم، وعدوه المدرسة الأولى التي  
يرقى فيها البرابرة على سلم المدنية.. لقد جاء الإسلام كحال  
للشخص، وألفة في البيت، ونظماماً للملك، امتازت به الأمم التي  
دخلت فيه عن سواها من لم يدخل فيه..»<sup>(٢)</sup>.

ثم تحدث عن الإسلام كسبيل مفرد للتقدم والنهوض والإصلاح  
فقال:

(١) [الأعمال الكاملة للإمام محمد عبد عبده] ج ٢ ص ٢٠٥، ٤٩٥.

(٢) المصدر السابق ج ٢ ص ٢٢٥، ٢٨٧.

«إن أهل مصر قوم أذكياء.. يغلب عليهم لين الطبع، واحتضان  
القابلية للتاثير. لكنهم حفظوا القاعدة الطبيعية، وهي: أن البذرة  
لا تنبت في أرض إلا إذا كان مزاج البذرة مما يتغذى من عناصر  
الأرض، ويتنفس بهوانها. ولا ماتت البذرة بدون عيب على طبيعة  
الأرض وجودتها. ولا على البذرة وصحتها. وإنما العيب على  
البازار.

أنفس المصريين أشربت الانقياد إلى الدين حتى صار طبعاً فيها،  
 وكل من طلب إصلاحها من غير طريق الدين فقد بذرها غير صالح  
للتربيه التي أودعه فيها. فلا ينبع، ويضيع تعبه، ويتحقق سعيه.  
وأكبر شاهد على ذلك ما شوهد من أثر التربية التي يسمونها أدبية  
من عهد محمد على إلى اليوم. فإن المأخذون بها لم يزدادوا إلا  
فساداً - وإن قيل إن لهم شيئاً من المعلومات - فما لم تكن معارفهم  
وآدابهم مبنية على أصول دينهم فلا أثر لها في نفوسهم.

إن سبيل الدين لم يريد الإصلاح في المسلمين. سبيل لا مندوحة  
عنها، فإن اتيائهم من طرق الأدب والحكمة العارية عن صبغة الدين.  
يحوّجه إلى إنشاء بناء جديد، ليس عنده من مواده شيء، ولا يسهل  
عليه أن يجد من عماله أحداً.

وإذا كان الدين كافلاً بتهذيب الأخلاق، وصلاح الأعمال، وحمل  
النفوس على طلب السعادة من أبوابها، وألهله من الثقة فيه ما ليس  
لهم في غيره، وهو حاضر لديهم، والعناء في ارجاعهم إليه أخف من  
إحداث ما لا إلمام لهم به، فلم العدول عنه إلى غيره؟<sup>(١)</sup>

\* \* \*

(١) المصير السابق ج ٢ ص ٢٢١، ١٠٩

هكذا تبلور في شرقنا الإسلامي تيار «الإصلاح بالإسلام».. في مواجهة تيارات «التحديث على النمط الغربي» منذ بدايات الاحتلال بينما وبين النموذج الحضاري الغربي، الذي جاءتنا في ركاب الغزو الأوروبية الحديثة.

وتالق في هذا الميدان أعلام للإحياء الإسلامي.. من مثل الشيخ حسن العطار.. إلى رفاعة الطهطاوى.. إلى جمال الدين الأفغاني وحتى المهندس الأكبر لهذا التيار، الأستاذ الإمام الشيخ محمد عبد.. الذي تكونت من حول مشروعه الإصلاحي أكبر المدارس الفكرية، الممتدة أغصانها حتى هذه اللحظات.

\* \* \*

## الوسطية الإسلامية

[لقد ظهر الإسلام، لا روحياً محرداً، ولا جسدياً جامداً، بل إنسانياً وسطاً بين ذلك، أخذ من كل القبائل بتصنيفه، فتوافر له من ملامحه الفطرة ما لم يتوافر لغيره، ولذلك سمعي نفسه: دين الفطرة.. فكانت المدرسة الأولى التي يرفقى فيها البرابرة على سلم المدنية!] [١]

محمد عبد

ولأن الوسطية الإسلامية هي الشرط في نقاء إسلامية المنهاج الإسلامي في الإصلاح لأنها هي الجامعة بين عناصر الحق والعدل من الأقطاب المتناقضة، التي تمثل غلو الإفراط والتفريط.. فلقد أكد الإمام محمد عبده على وسطية دعوته الإصلاحية وتوسطها بالنسبة للدعوات الأخرى التي رفعت شعارات النهضة والتغيير في ذلك التاريخ.

ففي الوسطية الإسلامية تمثل السمة والقسمة التي تعد - بحق - أخص ما يختص به المنهج الإسلامي عن مناهج أخرى لمذاهب وشائعات وفلسفات.. بها انطبعت الحضارة الإسلامية في كل القيم والمعايير والأصول والمعالم والجزئيات.. حتى لنسنطيم أن نقول إن هذه الوسطية، بالنسبة للمنهج الإسلامي - وحضارته - هي «عدسته اللامنة» لأشعة ضوئه، وزاوية رؤيته كمنهج، وزاوية الرؤوية به أيضاً.

وهي قد بلغت وتبلغ هذا المقام، لأنها - بتفصيلها الغلو الظالم والتطرف الباطل - إنما تمثل الفطرة الإنسانية قبل أن تعرض لها وتدور عليها عوارض وعاديات الأفات.. تمثل الفطرة الإنسانية في بساطتها، وبدهتها، وعمقها، وصدق تعبيرها عن فطرة الله التي فطر الناس عليها.. إنها صبغة الله، أراد - سبحانه وتعالى - لها أن تكون صبغة أمّة الإسلام.. وأخص خصوصيات منهج الإصلاح بالإسلام، فقال: **«وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أَمَّةً وَسُطُّوا لِتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ وَيَكُونُ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا»** (آل عمران ١٤٣) إنها الحق بين باطلين.. والعدل بين ظلمين.. والاعتدال بين تطرفين.. وال موقف العادل الجامع لأطراف الحق والعدل والاعتدال، الرافض للغلو - إفراطاً وتفرطاً - لأن الغلو الذي يتنكب الوسطية، هو انحياز من الغلة إلى أحد قطبي الظاهرة،

ووقف عند إحدى كفتي الميزان، يفتقر توسط الوسطية الإسلامية  
المجامعة، وامكانيات الشهادة والشهود!..

وهذه الوسطية الجامعة، ليست ما يحسب العامة، إنعدام الموقف  
الواضح والمحدد أمام القضايا والمشكلات، لأنها هي الموقف  
الأصعب، الذي لا ينحاز الانحياز السهل إلى أحد القطبين فقط، فهي  
بريئة من المعانى «السوقية» التي شاعت عن دلالات مصطلحها بين  
العوام..

وهي - كذلك - ليست «الوسطية الأرسطية» كما يحسب كثير من  
المثقفين ودارسي الفلسفة الغربية وطلابها، لأن الوسطية الأرسطية،  
التي رأى بها أرسسطو [٣٨٤ - ٣٢٢ ق.م] أن الفضيلة هي وسط بين  
رذيلتين.. هي في العرف الأرسطي أشبه ما تكون - في توسطها -  
«بالنقطة الرياضية» التي تفصلها عن القطبين - الرذيلتين - مسافة  
متقاربة، تضمن لها التوسط الوسطية، إنها نقطة رياضية، وموقف  
ساكن، وشئ آخر لا علاقة له بالقطبين اللذين يتتوسطهما، وليس  
هكذا الوسطية في اصطلاح الإسلام.

إنها - في التصور الإسلامي - موقف ثالث حُقاً، وموقف جديد  
حقاً.. ولكن توسطه بين النقيضين المتقابلين لا يعني أنه منبت الصلة  
بسماتهما وسماتهما ومكوناتهما.. إنه مخالف لهما، لكن ليس في  
كل شيء.. وإنما خلافه لهما منحصر في رفض الانحصار والانغلاق  
على سمات كل قطب من الأقطاب وحدتها دون غيرها، منحصر في  
رفضه الإبصار بعين واحدة، لا ترى إلا قطبا واحدا.. منحصر في  
رفضه الانحياز المغالى، وغلو الانحياز.. ولذلك، فإنها كموقف ثالث،  
وتجديد - إنما يتمثل تميّزها، وتتمثل جديتها في أنها تجمع وتولف كل  
ما يمكن جمعه وتألifice - كنسق غير متنافر ولا ملغق - من السمات

والقصمات والمكونات الموجودة في القطبين النقيضين كلِّيَّها... وهي، لذلك، وسطية «جامعة» تتميَّز عن تلك التي قال بها حكيم اليونان..

إن «العدل» - والوسطية هي العدل بين خلَّعين - لا يعتدُل ميزانه بتجاهل كفتيه، والانفراد دونهما، كما أنه لا يعتدُل ميزانه بالانحياز إلى إحدى الكفتين.. وإنما يعتدُل بالوسطية الجامعة التي تجمع الحكم العادل من حقائق ووقائع وحجج وبينات الفريقين المختصين - كفتى الميزان - ولهذا كان قول رسول الله ﷺ: «الوسط العدل، جعلناكم أمة وسطاً» - رواه الإمام أحمد - كان التعبير عن حقيقة مفهوم الوسطية في الإسلام..

وفي ضوء هذا المضمون الإسلامي لمصطلح «الوسطية» - وهو المضمون الذي ميزها بوصف «الجامعة» - نقرأ كل الآيات القرآنية التي أشارت إلى هذه الخصوصية من خصائص المتّهِج الإسلامي في الإصلاح.. فآمَّة الإسلام هُم **﴿وَالَّذِينَ إِذَا أَنْفَقُوا لَمْ يُسْرِفُوا وَلَمْ يَقْرَبُوا وَكَانَ بَيْنَ ذَلِكَ قِواماً﴾** (الفرقان: ٦٧).. والمنهج الوسطي في الإنفاق شُثِّير إليه آيات من مثل: **﴿وَأَتَ ذَا الْقُرْبَى حَقَّهُ وَالْمُسْكِنَ وَابْنَ السَّبِيلِ وَلَا تَبْدِرْ تَبْدِيرًا﴾** (الإسراء: ٢٦).. **﴿وَلَا تَجْعَلْ بَدْنَكَ مَغْلُونَةً إِلَى عَنْكَ وَلَا تُبْسِطْهَا كُلَّ ابْسِطْ فَتَقْعُدْ مُلْوَمًا مَحْسُورًا﴾** (الإسراء: ٢٩).. فلا الرهبانية النصرانية والنسك الأعمى، ولا الحيوانية الشهوانية والتحلل من التكاليف.. .

وإذا نحن شئنا معرفة الامتياز العظيم الذي تمثله «الوسطية» - «الجامعة»، وتحققه للعنْيَّج الإسلامي في الإصلاح.. و الشمول الذي تبلغه تأثيراتها - عندما تراعي وتوضع في الممارسة والتطبيق - فإننا نستطيع ذلك عندما ندرك كيف مثلت هذه الوسطية - وتمثل -

بالنسبة للإصلاح الإسلامي طرق النجاة من تفرق وانشطارية وثنائية المتقابلات المتناقضة، على النحو الذي حدث في حضارات أخرى، وفي الحضارة الغربية على وجه التحديد..

في هذه الوسطية الجامعة لم يعرف المنهاج الإسلامي التناقض الذي لم يجد له حلاً بين الروح والجسد.. الدنيا والأخرة.. الدين والدولة.. الذات والموضوع.. الفرد والمجموع.. الفكر والواقع.. المادية والمعالية.. المقاديد والوسائل.. الثابت والمتغير.. القديم والجديد.. العقل والنقل.. الحق والقوة.. الاجتهاد والتقليد.. الدين والعلم.. إلى آخر الثنائيات، التي عندما افتقد منها منهج النظر إليها قسمة «الوسطية الجامدة»، حدث الانقسام الحاد والشهير في فلسفة الحضارة الغربية إلى «ماديين» و«مثاليين»، و«مادانية» و«مثالية»، و«عقلانيين» و«لاهوتيين» و«علماء» و«متدلين»، و«فلاسفة» و«مؤمنين».. منذ الجاهلية اليونانية لتلك الحضارة وحتى نهضتها الحديثة، وواقعها المعاصر.

لقد مثلت الوسطية الإسلامية الجامعة - لحضارتنا.. ولمنهج الإصلاح الإسلامي - طرق النجاة من هذه الثنائيات وتمزقاتها وغلوها.. ولذلك، كانت المعيار لإسلامية مناهج النظر الفكري ومناهج الإصلاح بالإسلام.

\* \* \*

ولقد تألفت الدعوة الإصلاحية للإمام محمد عبده حول بدايات القرن الرابع عشر الهجري، في واقع حضاري تعزز بسياسة الجفود والتقليد في دوائر طلاب العلم الديني - وهو غلو يحجب الدين والإصلاح الإسلامي عن الواقع والحياة فيخلق الفراغ الديني الحق في هذا الواقع، ويبعد المنهاج الإصلاحي الإسلامي عن أن يكون هو سبيل الأمة للنهضة والتقدّم..

كما تميز هذا الواقع الحضاري بزحف النموذج الغربي في التقدم والتحديث على الشرق الإسلامي، ذلك النموذج الذي وفد إلى بلادنا في ركاب الغزو الاستعماري الغربية الحديثة لعالم الإسلام، وهو نموذج قد تميز بالغلو الشديد، وذلك عندما انحاز إلى عالم الشهادة رافضا عالم الغيب.. وإلى الدين في مواجهة الدين.. وإلى الفردية في مقابلة الجماعة.. وإلى الأرض في رفضه حاكمية السماء وتربيتها.. وإلى العارية والوضعية في مقابلة الروح.. وإلى القوة في مواجهة العدل.. وإلى الصراع بدلا من التدافع.. وإلى العقل في مقابلة التقليل والوجودان.. فعلاً هذا النموذج الغربي الفضاء الفلسفى والثقافى والسياسى يحشد غيره من «الثنائيات المتناقضة»، التى عبرت وتعبر عن غلو التفريط، المقابل لغلو الإفراط الذى مثله الجمود والتقليد السائد بين طلاب علوم الدين فى شرقنا الإسلامي، بذلك التاريخ.. ولمجاهدة كلا الموقفين - جمود طلاب علوم الدين.. وجحود طلاب العلوم الغربية - لمنهاج الوسطية الإسلامية فى الإصلاح والنهوض، كان حرص الإمام محمد عبد عبده على تمييز منهاجه فى الإصلاح بسمة الوسطية الإسلامية الجامعة.. فكتب عن تميز موقفه ومنهجه ودعوته بهذه الوسطية عن أهل الجمود والتقليد للمعروث، وأهل الجمود والتقليد للواحد الغربي.. فقال:

ـ ولقد خالفت في الدعوة إليهـ [أى إلى منهجه في الإصلاحـ]ـ رأى الفتنين العظيمتين اللتين يتركب منها جسم الأمة طلاب علوم الدين ومن على شاكلتهمـ و طلاب فنون هذا العصر ومن هو في ناحيتهمـ

(٤) الأعمان الكاملة للإمام محمد بن عباده ج ٢ ص ٣١٠ دارسة وتحقيق د محمد عمارة طبعة القاهرة سنة ١٩٩٣م.

ثم تحدث عن أن هذه الوسطية التي انحاز إليها، وتميز بها منهاجه الإصلاحي ليست خياراً ذاتياً، وإنما هي منهاج الإسلام، الذي تميز به عن الغلو الذي أصاب أهل الشرائع الأخرى.. «.. فلقد ظهر الإسلام، لا روحياً مجدداً، ولا جسدياً جامداً، بل إنسانياً وسطاً بين ذلك، أخذنا من كلا القبيلين بتصنيب، فتوافر له من ملاءمة الفطرة البشرية ما لم يتواافر لغيره، ولذلك سمي نفسه: دين الفطرة. وعرف له ذلك خصوصه اليوم، وعدوه المدرسة الأولى التي يرقى فيها البرابرة على سلم العدالة».<sup>١</sup>

فالوسطية هي السمة المميزة للإسلام، وهي السبب الذي جعل الإسلام دين الفطرة البشرية السوية، فكان لذلك سُلْمُ الارتقاء على درب المدنية، بشهادة الخصوم قبل الأصدقاء.

ولقد أفضى الأستاذ الإمام في الحديث عن هذه الوسطية الإسلامية، الجامعة - في الإصلاح - بين الدين والدنيا.. وذلك في تفسيره قول الله - سبحانه وتعالى - «وكذلك جعلناكم أمةً وسطاً» (البقرة: ١٤٢) مشيراً إلى دلالات مجىء الحديث عن الوسطية الإسلامية في سياق حديث القرآن عن الهداية الإلهية للإنسان «وَاللَّهُ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ».. فقال: «أى على هذا النحو من الهداية جعلناكم أمةً وسطاً».

ثم عرض لمعنى هذه الوسطية الإسلامية في تراث السلف، تم أضاف رؤيته التي جعلتها منهاجاً في النظر والإصلاح. فقال

«لقد قالوا الوسط هو العدل والخيار، وذلك لأن الزيادة على المطلوب في الأمر إفراط، والنقص عنه تفريط وتفصير، وكل من الإفراط والتفرط ميل عن الحادثة القوية، فهو شر ومذموم، فالخيار هو الوسط بين طرفي الأمر أي المتوسط بينهما».

(١) المصدر السابق جـ ٣ ص ٢٨٧

ولكن، يقال: لم اختيار لفظ الوسط على لفظ الخيار، مع أن هذا هو المقصود؟ والأول إنما يدل عليه بالالتزام؟  
والجواب من وجيهين.

أحدهما أن وجه الاختيار هو التمهيد للتعليل الآتي، فإن الشاهد على الشيء لابد أن يكون عارفاً به، ومن كان في أحد الطرفين فلا يعرف حقيقة حال الطرف الآخر ولا حال الوسط أيضاً  
واثانيهما أن في لفظ الوسط إشعاراً بالسببية، فكتابه دليل على نفسه، أي أن المسلمين خيار وعدول لأنهم وسط، وليسوا من أرباب الغلو في الدين المفرطين، ولا من أرباب التعطيل المفترطين، فبهم كذلك في العقائد والأخلاق والأعمال...».

ثم مضى الاستاذ الإمام إلى الحديث عن أن هذه الوسطية الإسلامية إنما جاءت ثورة على شيوخ الغلو - غلو الإفراط والتفريط - الذي ساد الشرائع والأنساق الفكرية التي سبقت ظهور الإسلام:  
«ذلك أن الناس كانوا قبل ظهور الإسلام على قسمين:

قسم تقضي عليه تقاليده المادية الممحضة، فلا هم له إلا الحظوظ الجسدية، كاليهود والمشركين.

وقسم تحكم عليه تقاليده الروحانية الحالصة، وترك الدنيا وما فيها من اللذات الجسمانية، كالنصراني والصابئيين وطوائف من وثنى الهند أصحاب الرياضيات.

وأما الأمة الإسلامية فقد جمع الله لها في ديتها بين الحقين، حق الروح وحق الجسد، فهي روحانية جسمانية وإن شئت قلت: جعلناكم أمة وسطاً، تعرفون الحقين وتبلغون الكمالين [لتكوينوا شهداء] بالحق [على الناس] الجسعيين بما فرطوا في حب الدين.

والروحانيين إذ فرطوا وكانوا من الغالين. تشهدون على المفرطين بالتعطيل، القاتلين [إن هي إلا حيائنا الدنيا نموت ونحيا وما يهلكنا إلا الدهر] بأنهم أخلدوا إلى البهيمية. وقضوا على استعدادهم بالحرمان من المزايا الروحانية. وتشهدون على المفرطين بالغلو في الدين القاتلين: إن هذا الوجود حبس للأرواح وعقوبة لها. فعلينا أن تتخلص منه بالتخلي عن جميع اللذات الجسمانية وتعذيب الجسد وهضم حقوق النفس، وحرماتها من جميع ما أعده الله لها في هذه الحياة. تشهدون عليهم بأنهم خرجو عن جادة الاعتدال. وجنووا على أرواحهم بجنايتهم على أجسادهم وقوائم الحيوانية. تشهدون على هؤلاء وهؤلاء، وتسبقون الأمم كلها باعتدالكم وتوسطكم في الأمور كلها. ذلك لأن ما هديتم إليه هو الكمال الإنساني الذي ليس بعده كمال، لأن صاحبه يعطي كل ذي حق حقه، يؤدي حقوق ربه، وحقوق نفسه، وحقوق جسمه، وحقوق ذوى القرىء، وحقوق سائر الناس.

﴿وَيَكُونُ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا﴾ أي أن الرسول صلوات الله عليه هو المثال الأكمل لمربطة الوسط، وإنما تكون هذه الأمة وسطاً باتباعها له في سيرته وشريعته، وهو القاضي على الناس فيمن اتبع سنته ومن ابتدع لنفسه نقاليد أخرى أو حذا حذو المبتدعين.

فكم تشهد هذه الأمة على الناس بسيرتها وارتقائها الجسمي والروحي، بأنهم قد ضلوا عن القصد. يشهد لها الرسول بما وافق فيه سنته وما كان لها من الأسوأ الحسنة فيه. بأنها استقامت على صراط الهدایة المستقيم، فكانه قال إنما يتحقق لكم وصف الوسط إذا حافظتم على العمل بهدى الرسول واستقمتم على سنته، وأما إذا اتخرفتم عن هذه الجادة فالرسول بنفسه ودينه وسيرته حجة عليكم

بأنكم لستم من أمنة التي وصفها الله في كتابه بهذه الآية، ويقوله  
﴿كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أَخْرَجْتَ لِلنَّاسِ تَأْمِرُونَ بِالْمُفْرُوضِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ  
وَتُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ﴾ (آل عمران ١١٠) بل تخرجون بالابتداع من الوسط.  
وتكلتون في أحد الطرفين»<sup>(١)</sup>.

فالوسطية هي منهاج الإسلام في صياغة الإنسان المسلم.. وهي  
سبيل إسلامية للإصلاح في المجتمعات.. وهي الطور المتقدم الذي  
انتقلت الإنسانية إليه بشرعية الإسلام.. وهي شرط خيرية الأمة  
الإسلامية.. وهي - لذلك - «صراط الهداية المستقيم». كما قال  
الأستاذ الإمام.

\* \* \*

وفي معرض مقارنة الإمام محمد عبده بين وسطية الإسلام وبين  
الغلو النصراني في الرهبانية والحرمان من حقوق الجسد وزينة  
الحياة الدنيا، وجعل الدين بدلاً ونقضاً للحياة الدنيا.. تحدث عن  
أولية الحياة الدنيا في الإسلام على الدين، وعن تأليف الوسطية  
الإسلامية وجمعها بين الحياة وبين الدين.. فقال:

«الحياة في الإسلام مقدمة على الدين. أوامر الحنيفة السمحاء إن  
كانت تختلف العبد إلى ربه، وتنمّل قلبه من رهبه، وتعمّم عمله من رغبه،  
 فهي مع ذلك لا تأخذه عن كسبه. ولا تحرمه من التمتع به. ولا توجب  
عليه نقش الزهادة، ولا تجسمه في ترك الملدّيات ما فوق العادة».

صاحب هذا الدين <sup>رسول</sup> لم يقل: «بع ما تملك واتبعني» ولكن قال  
لمن استشاره فيما يتصدق به من ماله: «الثلث» والثلث كثير. إنك  
إن تذر ورثتك أغنياء خير من أن تدعهم عالة يتکففون الناس».

---

(١) المفسد السابق ج ٤ ص ٢٢٢ - ٢٢٥ طبعة بيروت سنة ١٩٧٢ م.

والقاعدة قد عمت: «صحة الأبدان مقدمة على صحة الأديان». فترى الدين قد راعى في أحكامه سلامة البدن كما أوجب العناية بسلامة الروح

أباح الإسلام لأهله التجميل بأنواع الزيتة، والتلوّح في التمتع بالمشتريات، على شريطة القصد والاعتدال، وحسن النية، والوقوف عند الحدود الشرعية، والمحافظة على الرجلية. جاء في الكتاب العزيز: ﴿يَا بني آدم خذوا زينتكم عنده كل مسجٍ وكلوا واشربوا ولا تصرفوا إِنَّه لَا يُحِبُّ الْمُفْسِرِينَ﴾ (٢١) فلن من حرم زينة الله التي أخرج لعباده والطيبات من الرزق فلن هي للذين آمنوا في الحياة الدنيا خالصة يوم القيمة كذلك نفصل الآيات لقوم يعلمون﴿﴾ (الأعراف: ٣٢-٣١).

ووضع قانونا للإنفاق وحفظ المال في قوله: ﴿إِنَّ الْمُبَدِّرِينَ كَانُوا إِخْوَانَ الشَّيَاطِينَ وَكَانَ الشَّيَاطِينَ لِرَبِّهِ كُفُورًا﴾ (٢٧) وإنما تغرض عنهم ابتلاء رحمة من ربكم ترجوها فقل لهم قولًا ميسورًا (٢٨) ولا تجعل بذلك مغلولة إلى عنقك ولا تبسطها كل البساط فتقعد متوما محسورة﴿﴾ (الإسراء: ٢٩-٢٧).

وتحثى على المؤمن أن يخلو في طلب الآخرة فبذلك دنياه وينسى نفسه منها. فذكرتا بما قصه علينا - أن الآخرة يمكن تقبلا مع التمتع بنعم الله علينا في الدنيا. إذ قال: ﴿وَابْتَغِ فِيمَا آتَاكَ اللَّهُ إِنَّمَا الْآخِرَةُ وَلَا تَنْسِ نَصِيبِكَ مِنَ الدُّنْيَا وَأَحْسِنْ كَمَا أَحْسَنَ اللَّهُ إِلَيْكَ وَلَا تَنْهَى الفسادَ فِي الْأَرْضِ إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ الْمُفْسِدِينَ﴾ (القصص: ٧٧).

فترى أن الإسلام لم يبخس الحواس حقها، كما أنه هيأ التروح للبالغ كمالها. فهو الذي جمع للإنسان أجزاء حقيقته. وأعتبره حيوانا

ناطقاً، لا جسمانياً صرفاً، ولا ملوكوتياً بحثاً، جعله من أهل الدنيا، كما هو من أهل الآخرة، واستيقاه من أهل هذا العالم الحسدي. كما دعاه إلى أن يطلب مقامه الروحاني، أليس يكون بذلك وبما بينه في قوله «**هُوَ الَّذِي خَلَقَ نَكْمَ مَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعاً**» (البقرة: ٢٩). قد أطلق القيد عن قواه، ليصل من رفه الحياة إلى منتهاً، والنفوس مطبوعة على التنافس، قد غرز فيها حب التسابق فيما نعتقد خيراً أو تجدها لذيناً أو تظنه نافعاً، وليس في الغريزة الإنسانية أن يقف بها العطيل عند حد محدود، أو ينتهي بها السعي إلى غاية لا مطالع للرغبة وراءها، بل خصها الله بالمعنى من الرقي في أطوار الكمال من جميع وجوهه إلى ما شاء الله أن ترقى بدون حد معروف.<sup>(١)</sup>

هكذا تحدث الإمام محمد عبده عن الوسطية الإسلامية الجامحة، التي هي خصيصة من خصائص الإسلام. وقسمة ثابتة من قسمات المنهاج الإسلامي في الإصلاح - إصلاح النفس.. وإصلاح الاجتماع الإنساني - كما تحدث عن انحيازه إلى هذه الوسطية الإسلامية، وتميز منهاجه الإصلاحي بهذه الوسطية عن أهل الغلو - غلو الإفراط عند طلاب علوم الدين في عصره - وغلو التفريط عند طلاب النموذج الغربي الوارد في ركاب الاستعمار.

ولقد امتلأت صفحات آثاره الفكرية بالتطبيقات - النظرية والعملية - لمنهاج الوسطية الإسلامية على مهارات المشروع الإصلاحي.. المشروع النهضوي للإصلاح بالإسلام.. والذي اتخذ فيه الأستاذ الإمام من تجديد الدين سبيلاً لتجديد دنيا المسلمين.

(١) المصدر السابق جـ ٢ ص ٢٩٣ - ٢٩٦

## نقد الفُلُق والغَلَة

[■ إن الوقوف عن ظواهر النصوص، دون التفات إلى ما تقتضيه أصول الدين.. قد أثمر أنسا لم يتلونوا للعلم أولياً، ولا للمذهبية أحباً!]

[■ وهناك من خلط التصوف - وهو علم الأخلاق وتربيـة النفوس - بالبدع ذات الأصول الورثـة التي دخلـت النصرانية فأفسـدـتها.. فـمـن قـسـرتـهـ إلىـ المـسـلمـينـ!]

[■ أما المـادـبـوتـ، الـذـيـنـ يـنـتـرـوـنـ ماـ وـراـ، مـدـرـسـاتـ الـخـواـسـ، فـهـمـ الـذـيـنـ قـدـفـ بـهـمـ الطـبـىـنـ وـالـنـفـعـنـ فـىـ الـعـلـمـ إـلـىـ ماـ وـراـ، سـاحـلـ الـبـيـنـ.. وـهـذـاـ مـرـضـ فـىـ الـأـنـفـنـ وـالـقـلـوبـ يـسـتـشـفـىـ هـنـىـ بـالـعـلـمـ إـنـ شـاءـ اللـهـ!]

محمد عبد

لقد بلور الإمام محمد عبده مذهبة في العقلانية الإسلامية، كقسمة في مشروعه الحضاري للإصلاح بالإسلام، في مواجهة التيارات الفكرية التي انحازت إلى الغلو في هذا الميدان.. ولذلك كان نقده لتيارات الغلو إزاء العقل والعقلانية - إفراطاً كان هذا الغلو أو تفريطها - قسمة أساسية في إبداعه العقلاني.. وهو في هذا الميدان قد انتقد.

١- **الغلو النصوصي (السلفي)**: الذي وقف أهله عند ظواهر النصوص وحرفيتها، مغفلين النظر في مقاصدها والحكم التي نزلت لأجلها..

٢- **والغلو الباطني (الخرافي)** الذي حول أهله التصوف من علم السلوك والتهدیب للنقوس إلى بدع وشعوذات وخرافات..

٣- **والغلو المادي (الوضعي)**: الذي وقف أصحابه - من الغربيين والمتغربين - في سبيل المعرفة - عند العقل والتجربة وحدهما.. وفي مصادر المعرفة عند عالم الشهادة والواقع المادي وحده..

ثم انطلق الإمام محمد عبده - بعد هذا النقد لتيارات الغلو - لينقيم مذهبة في العقلانية الإسلامية على أربعة أعمدة

١- نظرية الهدایات الأربع..

٢- ومقام العقل ومكانته..

٣- وعلم السنن الكونية والاجتماعية..

٤- والسببية.. وعلاقة الأسباب بالأسباب..

## ■ في نقد الغلو النصوصي:

ليس هناك دين ولا فلسفه ولا نسق فكري بلا نصوص.. بل حتى الذين يدعون من أنصار تفكيكية وعدمية وفوضوية ما بعد الحداثة - إلى تجاوز النصوص، إنما يستندون في ذلك إلى نصوص!!.

لكن الأفة هي في الغلو في التعامل مع النصوص، بتجاوز الوسطية الجامحة إلى الوقوف عند حرفيّة النصوص وظواهرها. وفي هذا المقام انتقد الإمام محمد عبده غلو الدعوة الوهابية - نسبة إلى الإمام المجدد محمد بن عبد الوهاب [١٢٠٦-١١١٥هـ / ١٧٩٢م] - رغم عدّه لها ضمن حركات الإصلاح - وذلك لتفكييرها جمهور المسلمين.. ولتشدّدها غير المبرر ضد الآثار الإسلامية - ومنها قبة قبر رسول الله ﷺ. في الحرم النبوى - التي همت بهدمها وأيضاً وهذا هو الأهم في موضوعنا - لتنكّبها طريق العقلانية الإسلامية، ومجافاتتها سبيل النظر العقلي، مكتفية بالوقوف عند حرفيّة النصوص وظواهرها.

ولقد كتب الأستاذ الإمام في نقد هذه «السلفية الوهابية» يقول: «لقد قام الوهابية للإصلاح. ومذهبهم حسن، لولا الغلو والإفراط

- أي حاجة إلى قولهم بهذه قبة النبي ﷺ!؟

- والقول بکفر جميع المسلمين؟!

- والعمل على إخضاعهم بالسيف، أو إبادتهم؟!

نعم، لا بأس بالمبالفة في القول والخطابة لأجل التأثير بالترغيب أو الترهيب والتنفير، ولكن، ما كل ما يقال يكتب ويبني عليه عمل...»<sup>١)</sup>

(١) المصدر السابق ج ٣ ص ٥٣٧

## ■ في نقد الغلو النصوصي:

ليس هناك دين ولا فلسفة ولا نسق فكري بلا نصوص.. بل حتى الذين يدعون من أنصار تفكيكية وعدمية وفوضوية ما بعد الحداثة – إلى تجاوز النصوص، إنما يستندون في ذلك إلى نصوص!!.

لكن الأفة هي في الغلو في التعامل مع النصوص، بتجاوز الوسطية الجامعة إلى الوقوف عند حرفيّة النصوص وظواهرها. وفي هذا المقام انتقد الإمام محمد عبد الله غلو الدعوة الوهابية – نسبة إلى الإمام المجدد محمد بن عبد الوهاب [١٢٠٦-١١١٥هـ / ١٧٩٢م] – رغم عدّه لها ضمن حركات الإصلاح – وذلك لتكفيرها جمهور المسلمين. ولتشدّدها غير المبرر ضد الآثار الإسلامية – ومنها قبة قبر رسول الله ﷺ في الحرم النبوي – التي همت بهدمها. وأيضاً وهذا هو الأهم في موضوعنا – لتنكّيها طريق العقلانية الإسلامية، ومجاواتها سبيل النظر العقلي، مكتفية بالوقوف عند حرفيّة النصوص وظواهرها.

ولقد كتب الأستاذ الإمام في تقدّم هذه «السلفية الوهابية» يقول: «لقد قام الوهابية للإصلاح، ومذهبهم حسن، لولا الغلو والإفراط

– أي حاجة إلى قولهم بهدم قبة النبي ﷺ؟!

– والقول بكفر جميع المسلمين؟

– والعمل على إخضاعهم بالسيف، أو إياذههم؟

نعم، لا بأحسن بالمبالغة في القول والخطابة لأجل التأثير بالترغيب أو الترهيب والتنفير، ولكن، ما كل ما يقال يكتب ويبني عليه عمل...»<sup>(١)</sup>

(١) المصدر السابق ج ٣ ص ٥٣٧

ثم انتقد مجافاة هذه «السلفية الحرافية» لمنهج النظر العقلي والعقلانية الإسلامية، هذه المجافاة التي جعلتهم أضيق صدراً بالعقل والعقلانية من المقلدين الذين يعادون الإصلاح. لقد التزموا السلفية في فهم الدين - وهذا حسن - لكنهم أرادوا أن يكونوا سلفيين في التعامل مع مستجدات الدنيا أيضاً - وتلك هي الكارثة الكبرى!.. ولذلك تحدث عنهم الإمام محمد عبده، متنقذاً بذلك فقال: «وهذه الفتنة أضيق عطتنا [أفقنا] - وأنحرج صدراً من المقلدين. وهي، وإن انكرت كثيرة من البدع، ونحت عن الدين كثيراً مما أضيق إليه وليس منه، فإنها ترى وجوب الأخذ بما يفهم من لفظ الوارد، والتقدير به، بدون التفات إلى ما تفضيه الأصول التي قام عليها الدين، واليها كانت الدعوة، ولأجلها منحت النبوة فلم يكونوا للعلم أولياء ولا للهدى نبياء...»<sup>(١)</sup>

انتقد الإمام محمد عبده هذه «السلفية - الإصلاحية» لمجافاتها لمنهج النظر العقلي - وهو السلفي العقلاني، الذي أعلن أن هدفه من وراء دعوته السلفية العقلانية، هو: «تحرير الفكر من قيد التقليد، وفهم الدين على طريقة سلف الأمة قبل ظهور الخلاف، والرجوع في كسب معارفه إلى يتابعيها الأولى، واعتبار الدين من ضمن موازين العقل البشري»<sup>(٢)</sup>... فميز بين سلفيته العقلانية، الداعية إلى تحرير الفكر من قيد التقليد، وبين السلفية الوهابية، التي جافت العقل والعقلانية، فغدت - في هذا الميدان - أضيق أفقاً من المقلدين... وقادتها هذه المجافاة للعقل إلى حيث تنكب طريق العلم والمدنية...»

\* \* \*

(١) المصدر السابق ج ٢ ص ٣٦٤.

(٢) المصدر السابق ج ٢ ص ٣٦٨.

## ■ ونقد الغلو الباطنى (الخرافى):

وفي نقد الأستاذ الإمام للشعونه والخرافات، كان حريصاً على تمييز الأوراق التي اختلطت في هذا الميدان.

- فهو يدافع عن عقيدة الإسلام في عصمة الأنبياء والمرسلين فيما يبلغون عن الله - سبحانه وتعالى -

- وهو يسلم بإمكانية حدوث «الكرامات» التي هي خوارق يمنحها الله للصالحين من عباده، الذين تفجر فيهم الرياضيات الروحية طاقات غير منظورة ولا معنادة ترتفق بهم على سلم المقامات والأحوال، حتى ليرون فيها حق اليقين وعين اليقين.. مع التنبية والتأكيد على خصوصية هذه الكرامات واحتراصها بأصحابها، الذين يجب عليهم عدم الكشف عنها، أو المبالغ بها إلى الآخرين، والتأكيد على عدم إلزام الآخرين التصديق بها، فلا حرج في عدم التصديق بها.

- كما يميز الأستاذ الإمام بين التصوف الحق، وبين البدع والخرافات التي امتلاط وتمتلئ بها «الطرق» المحسوبة على التصوف زوراً وبهتاناً.

لقد خاض الإمام محمد عبد العديد من المعارك الفكرية في هذه الميادين.. وكان الفارس الذي لم يثنه عن معاركه هذه كثافة السهام وشراسة المطاعن التي وجهها إليه الخصوم الكثيرون .

■ فهو يتباهى على ضرورة الإيمان بعصمة الأنبياء والمرسلين فيما يبلغونه عن الله، سبحانه وتعالى، باعتبارها عقيدة إسلامية من أهمات العقائد، يخرج منكرها وجاحدها من ملة الإسلام.. فيقول: «إن من حكمة الصانع الحكيم.. أن يجعل من مراتب الأنفس البشرية

مرتبة يَعْدُ لها، بمحض فضله، بعض من يصطف فيه من خلقه، وهو أعلم حيث يجعل رسالته، يميزهم بالفطرة السليمة، ويبلغ بأرواحهم من الكمال ما يليقون معه للإشراف بأنوار علمه، والأمانة على مكتون سره، مما لو اكتشف لغيرهم انكشافه لهم لما خصت له نفسه، أو نذهب بعقله جلالته وعظمته، فيشرفون على الغيب بإذنه، ويعلمون ما سيكون عن شأن الناس فيه، ويكونون في مراتبهم العلوية على نسبة من العالمين: نهاية الشاهد وبداية الغائب، فهم في الدنيا كأنهم ليسوا من أهلها، وهم وفد الآخرة في لباس من ليس من سكانها، ثم يتلقون من أمره أن يحدثوا عن جلاله ما خفى على العقول من شئون حضرته الرفيعة بما يشاء أن يعتقد العبار فيه، وما قدر أن يكون له مدخل في سعادتهم الأخروية، وأن يبلغوا عنه شرائع عامة تحدد لهم سيرهم في تقويم نفوسهم ثم يؤيدهم بما لا تبلغه قوى البشر من الآيات، حتى تقوم بهم الحجة، فيكونون بذلك رسلاً من لدنـه إلى خلقـه مبشرـين ومتذـرين.<sup>(١)</sup>

وهو لا ينكر إكرام الله - سبحانه وتعالى - من شاء من عباده الصالحين «بالكرامات» التي لا يجب على الآخرين التصديق بها «تصدور خارق للعادة على يد غير نبـي هو مما تتناوله القراءة الإلهية، ولا آهلـن أنه موضع نزاع يختلف عليه العـقـلـاء، وإنما الذي يجب الالتفـاتـ إلـيـهـ هوـ آـهـلـ السـنـةـ وـغـيـرـهـ فـيـ اـتـفـاقـ عـلـىـ أـنـ لـيـجـبـ الاعـتـقادـ بـوقـوعـ كـرـامـةـ مـعـيـنـةـ عـلـىـ يـدـ ولـيـ لـلـهـ مـعـيـنـ بعدـ ظـهـورـ الإـسـلـامـ فـيـجـوزـ لـكـلـ مـسـلـمـ بـاجـمـاعـ الـأـمـةـ أـنـ يـنـكـرـ صـدـورـ أـيـ كـرـامـةـ كـانـتـ مـنـ أـنـ وـلـيـ كـانـ، وـلـاـ يـكـونـ بـانـكـلـارـ هـذـاـ مـخـالـفـ لـشـيـءـ مـنـ أـصـوـلـ الـدـيـنـ، وـلـاـ مـاـشـاـ لـعـنـ سـنـةـ صـحـيـحةـ، وـلـاـ مـنـحرـفـ عـنـ الـصـرـاطـ الـمـسـتـقـيمـ.<sup>(٢)</sup>

(١) المصدر السابق ج ٣ ص ٤٠٦.

(٢) المصدر السابق ج ٢ ص ٤٧٣، ٤٧٤.

٤٠ وهو يتحدث عن التصوف الحق، كصاحب تجربة .. فينحاز إلى الصوفية الحقيقيين ضد فقهاء السلاطين.. ويرى في هذا التصوف السبيل ل التربية النفوس، وتعظيم الملائكة، وترقيق القلوب، ووصل الإنسان بالملائكة الأعلى.. فيقول: «إنه لم يوجد في أمة من الأمم من يضاهي الصوفية في علم الأخلاق وتربية النفوس.. وإنه بضعف هذه الطبقة وزوالها فقدنا الدين.. وإن سبب ما ألم بهم هو تحامل الفقيه عليهم، وأخذ الأماء بقول الفقهاء فيهم.. نعم، صدر من الصوفية كلام ما كان ينبغي أن يظهر ولا أن يكتب، ومنه ما يوهم «الحلول».. ولو كنت سلطاناً لضررت عنق من يقول به.. وأنا لا أنكر أن لهم أدواتاً خاصة وعلماً وجديانياً.. بل ربما حصل في شيء من ذلك وقتاماً.. لكن هذا خاص بمن يحصل له لا يصح أن ينقله لغيره بالعبارة.. ولا أن يكتبه ويذوته علماً إن هذا «الذوق» يحصل للإنسان في حالة غير طبيعية، ولكونه خروجاً عن الحالة الطبيعية لا ينبغي أن يخاطب به المتقيد بالنمايس الطبيعية.

كل ما أنا فيه من نعمة هي ديني، أحمد الله تعالى، فسببها  
التصوف..»<sup>١١١</sup>

■ أحا البعـد والغرافـات، فإن الإمام محمد عبـد يوجـه إـليـها سـهامـ النـقدـ، حتى يـعرـيها من غـلـالـةـ الـدينـ، وـيـبرـئـ منهاـ سـاحـةـ الإـسـلامـ.. قـأـصـولـ هـذـهـ الـبعـدـ وـثـنـيـةـ، دـخـلتـ إـلـىـ النـصـرـانـيـةـ، وـمـنـهاـ إـلـىـ «ـالـمـسـلـمـيـنـ بـتـسـاهـلـ رـؤـسـاءـ الـدـينـ وـتـوـهـمـهـمـ أـنـهـ تـقـوىـ أـصـلـ الـعـقـيدةـ وـتـخـضـعـ الـعـامـةـ لـسـلـطـانـ الـدـينـ وـلـسـلـطـانـهـمـ الـمـسـتـنـدـ إـلـىـ الـدـينـ..»<sup>١١٢</sup>

(١) المصدر السابق ج ٣ ص ٥٣٠، ٥٣١.

(٢) المصدر السابق ج ٤ ص ٤٦٠.

«ولقد فشا هذا الشرك في المسلمين اليوم. ومن الشواهد على ذلك حال المعتقدين الغالبين في البدوى «شيخ العرب» والدسوقي وغيرهما، وهي شواهد لا تحتمل التأويل». <sup>(١)</sup>

هكذا انتقد الإمام محمد عبد الغلو الباطنى (الخرافى)، بعد أن أخرجه من معجزات الأنبياء وكرامات الأولياء.

\* \* \*

## ■ ونقد الغلو المادى (الوضعى)

كلذك انتقد الإمام محمد عبد «الغلو العادى - الوضعى»، الذي ذهب أصحابه على درب «تأليليه العقل» إلى حد إنكار أن يكون النقل والوحى مصدراً من مصادر المعرفة. حتى لقد ذهب نفر منهم إلى تفسير المعجزات والخوارق - وكل ما لا يستقل العقل والحس بادران كنهه - تفسيراً مادياً. ولقد تحدث - فى تقاده لهذا الغلو اللادينى، عند المتغربين من أبناء الشرق، الذين سقطوا فى هذا المستنقع، فأنكروا كل ما وراء مدركات الحواس - فقال: «يوجد فى كل أمة، وفي كل زمان أناس يقذف بهم الطيش والتقصى فى العلم إلى ما وراء ساحل اليقين، فيسقطون فى غمرات من الشك فى كل ما لم يقع تحت حواسهم الخمس، بل قد يدركهم الريب فيما هو من متناولها. فإذا عرض عليهم شيء من الكلام فى النبوات والأديان، وهم من أنفسهم هام بالإسناد، دافعوه بما أوتوا من الاختيار فى النظر، وانصرفو عنده، وجعلوا أصابعهم فى آذانهم حذراً أن يخالط الدليل أذهانهم فيلزمهم العقيدة، وتتبعها الشريعة، فيحرموا لذة ما ذاقوا، وهو مرض فى الأنفس والقلوب يستشفى منه بالعلم إن شاء الله». <sup>(٢)</sup>

(١) المصدر السابق ج ٥ ص ٢١٥

(٢) المصدر السابق ج ٣ ص ٤١٥

ذلك انتقد الإمام محمد عبده نموذج هذا «المرض المادى» الذى تجسدى فى المدنية الأوروبية.. فقال عنها: «إن هذه المدنية هي: مدنية الملك والسلطان - [القوة]-، مدنية الذهب والفضة، مدنية الفخفة والبهرج، مدنية الختل والنفاق، وحاكمها الأعلى هو «الجنيه» عند قوم، و«الليرا» عند قوم آخرين، ولا دخل للإنجيل فى شيء من ذلك»<sup>(١)</sup>.

وهذا النقد الصريح والحادي للطابع المادى الذى سقطت فيه المدنية الأوروبية يبدر «الأذوبة الشائعة» التى تزعم أن الأستاذ الإمام قد امتحن النموذج الحضارى الأوروبى، قائلاً: «لقد وجدت هناك إسلاماً بلا مسلمين!!»

ولقد تأكّد نقد الأستاذ الإمام لهذا الغلو المادى - الوضعي، فى تعليقه على لقائه وحواره مع الفيلسوف الإنجليزى «سينسر» [١٨٢٠-١٩٠٣م] - الذى بدا يائساً من مستقبل أوروبا بسبب سقوطها فى الفزع المادى - وذلك عندما تعجب - الأستاذ الإمام - من الفلسفه الأوروبىين، الذين اهتدوا إلى عبقرية الحضارة الأوروبية فى المخترعات المادىة، على حين عجزوا عن اكتشاف فطرة التدين فى الإنسان، ومن ثم دخلوا بحضارتهم فى هذا المترافق الخطير. علق الإمام على هذا الحوار مع «سينسر» فقال: «هؤلاء الفلاسفة والعلماء الذين اكتشفوا كثيراً مما يغدو فى راحة الإنسان وتوفير راحته وتعزيز نعمته، أعجزهم أن يكتشفوا طبيعة الإنسان، وبعرضوها على الإنسان حتى يعرفها فيعود إليها!.. هؤلاء الذين صقلوا المعادن حتى كان من الحديد اللامع المضىء، أفلأ يقتيسرون لهم أن يجعلوا ذلك الصدا الذى غشى الفطرة الإنسانية. ويصقلوا تلك النفوس حتى يعود لها

(١) المصدر السابق ج ٢ ص ٢٠٥.

لمعانها الروحى؟! لقد حار الفيلسوف - «سينسر» - فى حال أوريا، وأظهر عجزه، مع قوة العلم؛ فـأين الدواء؟.. إنه الرجوع إلى الدين. الدين هو الذى كشف الطبيعية الإنسانية، وعرفها إلى أربابها فى كل زمان، لكنهم يعودون فيجهلونها». <sup>(١)</sup>

هكذا أزاح الإمام محمد عبده من أمام العقلانية الإسلامية كل ألوان الغلو، بهذا النقد الذى فاضت به إبداعاته للغلو النحوصى.. والغلو الباطلى.. والغلو المادى.. وذلك ليقدم إبداعه فى العقلانية الإسلامية الوسطية.. هذا الإبداع الذى أقامه على أعمدة:

١- الهدىات الأربع.

٢- ومقام العقل ومكانته.

٣- وعلم السنن الكونية والاجتماعية.

٤- والسببية.. وعلاقة الأسباب بالأسباب.

فكان هذا المقال فى العقلانية الإسلامية الذى يجب أن يتخذ مكانه بين معالم مشروعنا الحضارى للإصلاح بالإسلام..

\* \* \*

---

(١) المصدر السابق ج ٣ ص ٤٩٥

## نظريّة الهدایات الأربع

[لقد منع الله الإنسان أربع هدایات يتوصّل بها إلى سعادته:

- ١- هدایة الوجودات الطبيعى واللامليم الفطري.
- ٢- وهدایة الخواص والمقاعر.
- ٣- وهدایة العقل.. التي هي أعلى من هدایة الحس واللامليم.
- ٤- وهدایة الدين.. التي تضبط وتصحّح وتتمّل أخطاء ونواقعـن غيرها من الهدایات.

وبهذا نتّعامل - في المعرفة الإسلامية - مع هدایات العقل.. والنفل.. والتجربة.. والوجودات..]

محمد عبد

وغير مواجهة الاستقطابيات الحادة - في نظرية المعرفة - عند تيارات الغلو الديني واللاديني.. حيث وقف أهل المادية والوضعيية - في سبل المعرفة - عند العقل والحواس فقط.. ووقف أهل الجمود والتقليد للموروث عند ظواهر النصوص وحدها.. ووقف غلاة الصوفية - الباطنية - عند خطرات القلوب دون سواها..

في مواجهة هذا الغلو الذي سقط فيه كل هؤلاء.. تفردت الوسطية الإسلامية الجامعة بالتأليف بين ما سماه الإمام محمد عبده «الهديات الأربع» هديات: العقل.. والنفل.. والتجربة.. والوجودان، التي تزاملت وتكاملت في تحصيل المعرفة الإسلامية - الشرعية والمدنية - فأثمرت الثقافة والمعرفة الإسلامية المتوازنة.. فبالجمع والتأليف بين هذه الهديات تكون الثقافة والمعرفة الوسطية، التي يوقظ فيها العقل القلب.. ويرطب فيها القلب حسابات العقول المجردة.. وتكتشف فيها التجارب والحواس آيات الله المبثوثة في الأنفس والأفاق - كتاب الله المنتظر - ويضيق فيها النفل - ببناء السماء العظيم - مالا تستطيع العقول والحواس - وهي نسبة الإدراك - الاستقلال بمعرفته من نبا الغيب وعوالم الإلهيات.

ولقد أفضى الإمام محمد عبده في الحديث عن هذه النظرية - نظرية الهديات الأربع - الممثلة للوسطية الإسلامية الجامعة في نظرية المعرفة.. وذلك عندما وقف - في تفسيره لسورة الفاتحة - أمام قول الحق - سبحانه وتعالى: **«أهدانا الصراط المستقيم»** (الفاتحة: ٦) فقال: «الهداية - في اللغة: الدلالة يلطف على ما يوصل للمطلوب.. ولقد منح الله الإنسان أربع هديات يتوصّل بها إلى سعادته»:

أولاًها: هداية الوجدان الطبيعي والإلهام الفطري، وتكون للأطفال متذلّتهم.

والثانية: هداية الحواس والمشاعر، وهي متممة للهداية الأولى في الحياة الحيوانية، ويشارك الإنسان فيما فيهما الحيوان الأعمى. بل هو فيما أكمل من الإنسان. فإن حواس الحيوان والإلهام يكملان له بعد ولادته بقليل. بخلاف الإنسان، فإن ذلك يكمل فيه بالتدريج في زمان غير قصير.

والثالثة: هداية العقل خلق الإنسان ليعيش مجتمعًا. ولم يعط من الإلهام والوجدان ما يكفي مع الحس الظاهر لهذه الحياة الاجتماعية كما أعطى النحل والنمل. فحباه الله هداية هي أعلى من هداية الحس والإلهام. وهي العقل الذي يصحح غلط الحواس والمشاعر ويبين أسبابه، وذلك أن البصر يرى الكبير على البعد صغيراً، ويرى العود المستقيم في الماء معوجاً، والصفراوى يذوق الحلو مراً، والعقل هو الذي يحكم بفساد هذا الإدراك.

والهداية الرابعة الدين، يغسل العقل في إدراكه كما تغسل الحواس، وقد يهمل الإنسان استخدام حواسه وعقله فيما فيه سعادته الشخصية، والتوعية، ويسلك بهذه الهدايات ممالك الضلال. فيجعلها مسخرة لشهوته ولذاته حتى تورده موارد الهلاكة. فاحتاج الناس إلى هداية ترشدهم في خللات أهوائهم، إذا هي غلت على عقولهم، وتبيّن لهم حدود أعمالهم ليقفوا عندها، ويكتفوا أيديهم عمما وراءها.

ثم إن مما أودع في غرائز الإنسان الشعور بسلطنة غبية متسطة على الأكون، ينسب إليها كل ما لا يعرف له سبباً، لأنها هي الواهية كل موجود ما يه قوله وجوده. وبأن له حياة وراء هذه الحياة

المحدودة. فهل يستطيع أن يصل بتلك الهدایات الثلاث إلى تحديد ما يجب عليه لصاحب تلك السلطة، الذي خلقه وسواه ووهي هذه الهدایات وغيرها مما فيه سعادته في تلك الحياة الثانية؟<sup>١١</sup>  
كلاً إنـه في أـنـدـ الحاجـةـ إـلـىـ هـذـهـ الـهـدـایـةـ الـرـابـعـةـ - الـدـینـ - وـهـدـ متـحـهـ اللـهـ إـيـاهـاـ.

ولـكـنـ بـقـىـ معـناـ هـدـایـةـ أـخـرىـ. وـهـىـ المـعـبـرـ عـنـهـ بـقـولـهـ تـعـالـىـ:  
﴿أـوـلـكـ الـذـينـ هـذـىـ اللـهـ فـيـهـاـمـ اـفـكـهـ﴾ (الأنعام: ٩٠). فـلـيـسـ المرـادـ مـنـ  
هـذـهـ الـهـدـایـةـ مـاـ سـبـقـ ذـكـرـهـ، فـالـهـدـایـةـ فـيـ الـآـيـاتـ السـابـقـةـ بـمـعـنـىـ  
الـدـلـالـةـ، وـهـىـ بـمـقـرـلـةـ إـيقـافـ الـإـنـسـانـ عـلـىـ رـأـسـ الـطـرـيقـيـنـ - الـعـلـكـ  
وـالـمـنـجـرـ - مـعـ بـيـانـ مـاـ يـؤـدـيـ إـلـيـهـ كـلـ مـنـهـماـ. وـهـىـ مـاـ تـفـضـلـ اللـهـ بـهـ  
عـلـىـ جـمـيعـ أـفـرـادـ الـبـشـرـ أـمـاـ هـذـهـ الـهـدـایـةـ، فـهـىـ أـخـصـ مـنـ الدـلـالـةـ، وـهـىـ  
لـمـ تـكـنـ مـمـتـوـحةـ لـكـلـ أـحـدـ كـالـحـوـاسـ وـالـعـقـلـ وـشـرـعـ الـدـينـ وـلـمـ كـانـ  
الـإـنـسـانـ عـرـضـةـ لـلـخـطـأـ وـالـضـلـالـ فـيـ فـهـمـ الـدـينـ وـفـيـ اـسـتـعـالـ الـحـوـاسـ  
وـالـعـقـلـ - عـلـىـ مـاـ قـدـمـنـاـ - كـانـ مـحـتـاجـاـ إـلـىـ الـمـعـونـةـ الـخـاصـةـ. فـأـمـرـنـاـ  
الـلـهـ بـطـلـبـيـاـ مـنـهـ فـيـ قـوـلـهـ: ﴿إـهـدـنـاـ الصـرـاطـ الـمـسـتـقـيمـ﴾ فـمـعـنـىـ [إـهـدـنـاـ  
الـصـرـاطـ الـمـسـتـقـيمـ] دـلـلـاـ دـلـلـاـ تـصـبـبـهاـ مـعـونـةـ غـيـرـةـ مـنـ دـلـلـنـاـ.  
تـحـفـظـنـاـ بـهـاـ مـنـ الـضـلـالـ وـالـخـطـأـ.

وـمـاـ كـانـ هـذـاـ أـوـلـ دـعـاءـ عـلـمـنـاـ اللـهـ إـيـاهـ، إـلـاـ لـأـنـ حاجـتـنـاـ إـلـيـهـ أـنـدـ  
مـنـ حاجـتـنـاـ إـلـىـ كـلـ شـئـ سـوـاهـ»<sup>١٢</sup>

هـكـذاـ صـاغـ الـفـيـلـسـوـفـ الـحـكـيمـ الـإـمـامـ مـحـمـدـ عـبـدـ لـمـذـهـبـ الـوـسـطـيـةـ  
الـإـسـلـامـيـةـ فـيـ نـظـرـيـةـ الـمـعـرـفـةـ هـذـاـ الـبـنـاءـ الـفـلـسـفـيـ الـمـحـكـمـ، الـذـيـ مـيـزـ

(١) المـصـدـرـ السـابـقـ جـ٤ـ صـ٤ـ٦ـ - ٤ـ٣ـ طـبـعةـ الـقـاهـرـةـ سـنةـ ١٩٩٣ـ مـ

رؤى الإسلام في هذه القضية المحورية عن كل النظريات والأراء التي سادت في دوائر الغلو الديني واللا ديني على مر تاريخ المعرفة الإنسانية.

\* \* \*

ثم عاد الأستاذ الإمام ليتحدث عن ذات القضية. في تفسيره قول الحق - سبحانه وتعالى: ﴿اللَّهُ وَلِيُّ الَّذِينَ آمَنُوا يُخْرِجُهُمْ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ وَالَّذِينَ كَفَرُوا أُولَئِكُمُ الظَّاغُوتُ يَخْرُجُونَهُمْ مِنَ النُّورِ إِلَى الظُّلُمَاتِ أُولَئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ﴾ (البقرة: ٢٥٧) فقال بعد رفض ما سماه «تفسير العوام الذين لا يفهمون أساليب اللغة العالية، أو تفسير الأعاجم، الذين هم أحدر بعدم الفهم». والذين استدلوا بهذه الآية على الجبر والجبرية» - قال الأستاذ الإمام:

«إن المؤمن لا ولی له ولا سلطان لأحد عليه إلا الله تعالى، ومنى كان كذلك فإنه يهدى إلى استعمال الهدایات التي وهبها الله له على وجهها، وهي : الحواس والعقل، والدين. فهو لاء المؤمنون كلما عرضت لهم شبهة لاح لهم بسلطان الولاية الإلهية على قلوبهم شاع من نور الحق يطرد ظلمتها، فيخرجون منها بسهولة ﴿إِنَّ الَّذِينَ انْقَوْا إِذَا مَسَّهُمْ طَافِئٌ مِنَ الشَّيْطَانِ تَذَكَّرُوا فَإِذَا هُمْ مَبْصُرُونَ﴾ (الأعراف: ٢٦١) جوalan الحواس في رياض الأكون وإدراكيها فيها من بديع الصنع والإتقان يعطيم نوراً، ونظر العقل في فنون المعقولات يعطيهم نوراً، وما جاء به الدين من الآيات البينات يتم لهم نورهم»<sup>(١)</sup>.

\* \* \*

(١) المصدر السابق ج ٤ ص ٧٣٣، ٧٣٢. طبعة بيروت سنة ١٩٧٢ م

وعلى حين سقط الغلو اللا ديني بالغرب والمتغرين في التناقض المزعوم بين «العلم» و«الدين».. فإن هذه الوسطية الإسلامية الجامحة في نظرية المعرفة قد جمعت وزامت وكمالت بين العلم والدين. فالعلم ثمرة للحواس والعقل.. والدين هداية، إن علت - أحياناً - على الحواس والعقل، فإنها لا تناقض ثمرات أى متهمماً.. ولذلك، انتهى الإمام محمد عبده إلى أن هذه الوسطية الإسلامية في نظرية المعرفة، هي التي تعصم العقل المسلم من هذه «الثنائية المتناقضة» التي سقطت فيها الحضارة الغربية - ثنائية التناقض المزعوم بين العلم والدين.. فقال:

«لقد وعد الله بأن يتم نوره، وبأن يظهره على الدين كلّه، فسار في سبيل القمام والظهور على العقائد الباطلة أعوااماً.. ثم انحرف به أهله عن سبيله.. وساروا به إلى ما يرون ونرى، ولن ينقضي العالم حتى يتم ذلك الوعد.. وأخذ الدين بيد العلم، ويتعاونا معاً على تقويم العقل والوجود، فيدرك العقل مبلغ قوته ويعرف حدود سلطنته، فيتصرف فيما أتاه الله تصرف الراشدين، ويكتشف ما مكنته فيه من أسرار العالمين.. حتى إذا غشيته سحبات الجلال وقف خائغاً، ووقف راجعاً، وأخذ أحد الراسخين في العلم، الذين قال قبهم أمير المؤمنين على بن أبي طالب - كرم الله وجهه - فيما يروي عنه: «هم الذين أغناهم عن افتتاح السدود المضروبة دون الغيب، الإقرار بجملة ما جهلوا تفسيره من الغيب المحجوب، فمدح الله اعتراضهم بالعجز عن تناول ما لم يحيطوا به علمًا، وسمى تركهم التعجز فيما لم يكلفهم البحث عن كنهه رسوخاً»..

هناك يلتقي [العقل] مع الوجودان الصادق [القلب]. ولم يكن الوجودان ليدار على العقل في سيره داخل حدود مملكته حتى كان الوجودان

سلیما، وكان ما استضاء به من نبراس الدين صحيحا - إياك أن تعتقد ما يعتقد به بعض السذج من أن فرقا بين العقل والوجودان - [القلب] - في الوجهة بمقتضى الفطرة والغريزة. فانما يقع التناقض بينهما عرضا عند عروض العلل والأمراض الروحية على النفوس، وقد أجمع العقلاء على أن المشاهدات بالحس الباطني [الوجودان أو القلب] من مبادئ البرهان العقلي، كوجدانك أنه موجود، ووجدانك لسرورك وجذرك وغضبك ولذتك وألمك، ونحو ذلك.

فتحنا العقل للنظر في الغایات والأسباب والمسبيات، والفرق بين البساط والمركيبات، ومنحتنا الوجودان لأدرك ما يحدث في النفس والذات من لذائذ وألام. وهلع واطمئنان وشحاس [امتناع وإباء] وادعاء، ونحو ذلك مما يذوقه الإنسان، ولا يحصله البيان، فهما عينان للنفس تنظر بهما، عين تقع على القريب، وأخرى تنظر إلى بعيد، وهي [النفس] في حاجة إلى كل مفعهما، ولا تنتفع بإحداهما حتى يتم لها الانتفاع بالآخر. فالعلم الصحيح يقوم الوجودان، والوجودان السليم من أشد أخوان العلم، والدين الكافل علم وذوق، وعقل وقلب، برهان وادعاء، فكر ووجودان، فإذا اقتصر دين على أحد الأمرين فقد سقطت إحدى ثانويته، وهيئات أن يقوم على الأخرى، وإن يختلف العقل والوجودان حتى يكون الإنساز الواحد انسانين والوجود الفرد وجودين.

قد يدرك عقلك الخضر في عمل ولكنك تعامله طوعا لوجودانك، وربما أيقنت المنفعة في أمر وأغرت عن إجابة لدافع من سريرتك. فتفقول إن هذا يدل على تناقض العقل والوجودان، ولكنني أقول: إن هذه حجة من لا يعرف نفسه ولا غيره. عليك أن ترجع إلى نفسك فتحقق من أحد الأمرين - إما أن يقييك ليس بيقين، وأنه صورة عرضت عليك

من قول غيرك، فأنـتـ تظـنـنـها عـلـمـاـ وـمـاـ هـيـ بـهـ، وـاـمـاـ أـنـ وـجـدـانـكـ وـهـمـ  
تمـكـنـ فـيـكـ، وـعـادـةـ رـسـخـتـ فـيـ مـكـانـ الـقـوـةـ هـنـكـ، وـلـيـسـ بـالـوـجـدـانـ  
الـصـحـيـحـ، وـاـنـماـ هـوـ عـادـةـ وـرـئـتـها عـمـنـ حـوـلـكـ وـفـلـنـتـها شـعـورـاـ مـنـبـعـهـ  
الـغـرـيـزـةـ وـمـاـ هـيـ مـنـهـ فـيـ شـيـءـ.

لـابـدـ أـنـ يـنـتـهـيـ أـمـرـ الـعـلـمـ إـلـىـ تـأـخـىـ الـعـلـمـ وـالـدـيـنـ عـلـىـ سـنـةـ الـقـرـآنـ  
وـالـذـكـرـ الـحـكـيمـ. وـيـأـخـذـ الـعـالـمـونـ بـعـنـىـ الـحـدـيـثـ الـذـيـ صـحـ مـعـنـاهـ  
«تـفـكـرـواـ فـيـ خـلـقـ اللـهـ، وـلـاـ تـفـكـرـواـ فـيـ ذـاتـ اللـهـ»، وـعـنـدـ ذـلـكـ يـكـوـنـ اللـهـ  
قـدـ أـنـتـ تـوـرـهـ وـلـوـ كـرـهـ الـكـافـرـونـ، وـتـبـعـهـ الـجـامـدـونـ الـقـاطـنـونـ، وـلـيـسـ  
بـيـنـكـ وـبـيـنـ مـاـ أـعـدـكـ بـهـ إـلـاـ الـزـمـانـ الـذـيـ لـابـدـ مـنـهـ فـيـ تـنبـيـهـ الـغـافـلـ.  
وـتـعـلـيمـ الـجـاهـلـ وـتـو~ضـيـحـ الـمـنـهـجـ، وـتـقـوـيـمـ الـأـعـوـجـ، وـهـوـ مـاـ تـقـضـيـهـ  
الـسـنـةـ الـإـلـهـيـةـ فـيـ التـدـرـيـجـ «سـنـةـ اللـهـ فـيـ الـذـيـنـ خـلـوـاـ مـنـ قـبـلـ وـلـنـ تـجـدـ  
سـنـةـ اللـهـ تـبـيـلـاـ» (الأـخـرـابـ) (٦٢)، «إـنـهـ يـرـوـتـهـ بـعـدـاـ (٦) وـتـرـاهـ قـرـيبـاـ»  
(الـمـعـارـجـ) (٧)، «إـنـ تـصـرـرـوـاـ اللـهـ يـتـصـرـكـمـ وـيـبـتـأـ أـقـدـامـكـمـ» (الـمـحـمـدـ) (٧). وـهـوـ  
خـيـرـ الـناـصـرـيـنـ»<sup>١١</sup>.

هـكـذاـ قـدـمـ الـأـسـتـاذـ الـإـمـامـ مـقـالـاـ فـيـ فـلـسـفـةـ الـوـسـطـيـةـ الـإـسـلـامـيـةـ  
الـجـامـعـةـ لـلـهـدـيـاتـ الـأـرـبـعـ، فـيـ نـظـرـيـةـ الـمـعـرـفـةـ الـإـسـلـامـيـةـ، نـفـيـ فـيـهـ  
وـجـودـ أـيـ تـنـاقـصـ حـقـيقـىـ بـيـنـ الـعـلـمـ وـالـدـيـنـ أـوـ بـيـنـ الـعـقـلـ وـالـوـجـدـانـ  
[الـقـلـبـ]. فـهـذـهـ الـهـدـيـاتـ جـمـيـعـهـاـ عـيـونـ لـلـنـفـسـ الـإـنـسـانـيـةـ، تـنـزـلـ أـمـلـ  
وـتـكـامـلـ فـيـ تـحـصـيلـ الـمـعـرـفـةـ الـمـتـواـزـنـةـ وـالـمـتـكـامـلـةـ، الـمـحـقـقـةـ  
لـطـمـائـنـيـةـ الـإـنـسـانـ..

(١) المـصـدـرـ السـابـقـ جـ ٤ صـ ٣٣٢، ٣٣٣

وبذلك تبلورت قسمة من قسمات المشروع الحضاري للأمة -  
قسمة نظرية المعرفة الإسلامية، التي تميزت - بالوسطية الإسلامية  
الجامعة - عن نظائرها من نظريات المعرفة عند أهل الغلو - سواء  
منهم أهل الغلو الديني - المفرطين - أو أهل الغلو اللاهيني -  
المفرطين - وبالوسطية جمعت هذه النظرية - في مصادر المعرفة  
بين الواقع: واقع عالم الشهادة، وكتاب الله المنظور، وستته المبتوثة  
في الأنفس والأفاق - وبين عالم الغيب، ونبأ السماء العظيم الذي جاء  
به الوحي في كتاب الله المسطور. كما جمعت هذه النظرية في  
المعرفة بين الهدىيات الأربع: العقل.. والنقل.. والتجربة.. والوجودان..  
رافضة غلو الإفراط والتفريط في هذا الميدان الهام من ميادين  
الإصلاح..

\* \* \*

## مقام العقل .. وحدوده

[ إن الإنسان كون عقلي، سلطان وجودة العقل.. والعقل هو الفرقان الذي يفرق بين الحق والباطل.. وهو من أجل القوى الإنسانية، بل هو قوة القوى الإنسانية وعمادها.. والتكون جميعه صحيحة التي ينظر فيها وكتابه الذي يتلوه، وكل ما يقرأ فيه فهو هداية إلى الله وسبيل للوصول إليه... ]

■ لكن العقل وحده لا يحقق سعادة الإنسان.. وإذا نحن فدريناه حق قدره، وجدنا غايات ما ينتهي إليه كما له إنما هو الوصول إلى معرفة عوارض بعض الكائنات.. أما الوصول إلى كنه حقيقة فيما لا تبلغ قوته.. لذلك، كان العقل محتاجاً إلى معين يستعين به في معرفة ما لا يستقل بإداراته.. وهذا المعين هو الدین.. ]

ولتميز العقلانية الإسلامية - تاريخيا - بالجمع بين «صحيح المقول» و«صريح العقول»، على حد تعبير شيخ الإسلام ابن تيمية [١٢٦٣-١٢٢٨هـ / ١٢٢٨-١٢٦٣م] والتأليف بين «الحكمة» و«الشريعة» على حد تعبير فقيه الفلسفة وفيلسوف الفقه أبو الوليد ابن رشد [٥٢٠-٥٩٥هـ / ١١٩٨-١١٢٦م]، فقد كان الإمام محمد عبده في العقلانية الإسلامية امتداداً متطروراً لتراث الإسلام في هذا الميدان.

■ فحجة الإسلام أبو حامد الغزالى [٤٥٠-٥٥٨هـ / ١٠٥٨-١١١١م]، وهو من بناء «الأشعرية»، وفلسفتها، هو الذي صاغ قانون الوسطية الجامحة لهذه العقلانية الإسلامية تلك الصياغة النفيسة التي قال فيها: «إن أهل السنة.. اطلعوا على طريق التلبيق - [أى التوفيق] - بين مقتضيات الشرائع وموجبات العقول.. وتحققوا أن لا معانة بين الشرع الممنقول والحق المعقول.. وعرفوا أن من ظن من الحشوية [النصوصية الحرافية] وجوب الجمع على التقليد واتباع الظواهر، ما أتوا إلا من ضعف العقول وقلة البصائر، وأن من تغلغل من الفلاسفة وغلاة المعتزلة في تصرف العقل حتى صادموا به قواعع الشرع، ما أتوا إلا من خبث الضمائر، فمثيل أولئك إلى التغريط، ومثيل هؤلاء إلى الإفراط، وكلاهما يبعد عن الحزم والاحتياط.. بل الواجب المحتموم في قواعد الاعتقاد ملزمة الاقتصاد.. والاعتماد على الصراط المستقيم، فكلا طرقى قصد الأمور ذميم».

وأنى يستتب الرشاد لمن يقنع بتقليد الآثر والخبر، وينكر مناهج البحث والنظر؟ أو لا يعلم أنه لا مستند للشرع إلا قول سيد البشر رسوله؟ ويرهان العقل هو الذي غرف به صدقه فيما أخبار؟ وكيف يهتمي للصواب من اقتفي محضر العقل واقتصر؟ وما استضاء بنور الشرع

ولا استبصراً، أولاً يعلم أن خطو العقل فاقد، وأن مجاله ضيق منحصر؛ هيئات قد خاب على القطع والثبات، وتعذر بأذى بال الخلالات من لم يجمع بتأليف الشرع والعقل هذا الشتات

فمثلاً العقل البصر السليم من الآفات والأدواء، ومثال القرآن: الشمس المنتشرة الضياء، فأخلقو بأن يكون طالب الاهتمام، المستغنى بأدھما عن الآخر في غمار الأغبياء، فالمعرض عن العقل، مكتفياً بنور القرآن، مثاله: المترعرع لدور الشمس مغمضاً للأ Jiangan، لا فرق بينه وبين العيبان، فالعقل مع الشرع تور على نور، والملاحظ بالعين العور لأدھما على الخصوص متدل بحبل غرور.. وكل ما ورد الشرع به ينظر، فإن كان العقل مجوزاً له وجوب التصديق به قطعاً إن كانت الأدلة السمعية قاطعة في متنها ومستندتها لا يتطرق إليها احتمال وجوب التصديق بها.. وأما ما قضى العقل باستحالته فيجب فيه تأويل ما ورد السمع به، ولا يتصور أن يشمل السمع على قاطع مخالف للمعقول، فإن توقف العقل في شيء من ذلك، فلم يقض فيه باستحالة ولا جواز وجوب التصديق أيضاً لأنّة السمع، فيكفي في وجوب التصديق انفكاك العقل عن القضاء بالإحالة، وليس يشترط اشتتماله على القضاء بالتجويع.<sup>(١)</sup>

فالعقلانية الإسلامية هي الجامدة بين نوري «العقل» و«الشرع»، والبريئة من الغلو النصوصي والغرور العقلاني.

وإذا كان الغزالى - وهو من كبار آنمة الأشعرية - قد قصر تقديره على «غلة المعتزلة»، الذين «صادموا بالعقل قوافل الشرع».. فإن جمهور المعتزلة لم يكونوا غللة.. فالجاحظ [٢٥٥-١٦٢ هـ / ٧٨٠-٨٦٩ م]

(١) الغزالى [الاعتقاد في الاعتقاد] ص ٣، ٢، ١٢١، ١٢٢ طبعة مكتبة صبيح القاھرية بدون تاريخ

يميز بين «الشك العيّثي» الذي يطال اليقينيات، وبين «الشك المذهبجي» الذي هو السبيل إلى اليقين. ويدعو إلى الجمع بين التوحيد - الشرع - وبين الطبائع، فيقول: «فأعرّف مواضع الشك وحالاتها الموجبة له لترى بها مواضع اليقين والحالات الموجبة له، وتعتمد الشك في المشكوك فيه تعلمها، فلو لم يكن في ذلك إلا تعرف التوقف، ثم التثبت، لقد كان ذلك مما يحتاج إليه. فلم يكن يقين قط حتى كان قبله شك، ولم ينتقل أحد عن اعتقاد إلى اعتقاد غيره حتى يكون بينهما شك». والعوام أقل شكوكاً من الخواص، لأنهم لا يتوقفون في التصديق والتکذیب، ولا يرتابون بأنفسهم، فليس عندهم إلا الإقدام على التصديق المجرد، أو على التکذیب المجرد، وألغوا الحالة الثالثة من حال الشك، التي تشتمل على طبقات الشك، وذلك على قدر سوء الظن بأسباب ذلك وعلى قدر الأغلب<sup>(١)</sup>. وليس يكون المتكلّم جاماً لأقطار الكلام، متمكنًا من الصناعة، يصلح للرياسة، حتى يكون الذي يحسن من كلام الدين في وزن الذي يحسن من كلام الفلسفة، والعالم عدنا هو الذي يجمعهما، والمصيبة هو الذي يجمع تحقيق التوحيد واعطاء الطبائع حقها من الأعمال. ومن زعم أن التوحيد لا يصلح إلا بإبطال حقائق الطبائع، فقد حمل عجزه على الكلام في التوحيد، وكذلك إذا زعم أن الطبائع لا تصلح إذا فرنها بالتوحيد، ومن قال هذا فقد حمل عجزه على الكلام في الطبائع، وإنما يپأس منه الملحّد إذا لم يدعك التوفّر على التوحيد إلى بخس حقوق الطبائع، لأن في رفع أعمالها رفع أعيانها، وإذا كانت الأعيان هي الدالة على الله، فرفعت الدليل، فقد أبطلت المدلول عليه... ولعمري،

---

(١) الجاحظ [كتاب الحيوان] ج ٦ ص ٣٥ - ٣٧ تحقيق: الأستاذ عبد السلام هارون طبعة القاهرة - الثانية.

ان في الجمع بينهما لبعض الشدة!... وأنا أعوذ بالله تعالى أن أكون كلما غمز قناتي بباب من الكلام صعب المدخل، نقضت ركنا من أركان مقالتي، ومن كان كذلك لم ينتفع به<sup>(١)</sup>.

وغير الجاحد، تجد من آئمه المعتزلة قاضى القضاة عبد الجبار ابن أحمد [٤١٥هـ / ١٠٢٤م] يجمع بين الأدلة، ولا يقف عند العقل وحده، فيقول: «إن الأدلة، أولها دلالة العقل، لأن به يميز بين الحسن والقبيح، ولأن به يعرف أن الكتاب حجة، وكذلك السنة، والإجماع وربما تعجب من هذا الترتيب بعضهم، فيظن أن الأدلة هي الكتاب، والسنة، والإجماع فقط، أو يظن أن العقل إذا كان يدل على أمور فهو مؤخر، وليس كذلك، لأن الله تعالى لم يخاطب إلا أهل العقل، وأن به يعرف أن الكتاب حجة، وكذلك السنة، والإجماع فهو أصل في هذا الباب... وإن كنا نقول إن الكتاب هو الأصل، من حيث إن فيه التنبيه على ما في العقول، كما أن فيه الأدلة على الأحكام، وبالعقل يميز بين أحكام الأفعال وبين أحكام الفاعلين، ولو لاه لما عرفنا من يؤخذ بما يتركه أو بما يأتيه، ومن يحمد ومن يذم، ولذلك تزول المواحدة عن لا عقل له، ومتنى عرفنا بالعقل إليها منفراً بالإلهية وعرفناه حكيمًا، نعلم في كتابه أنه دلالة، ومتنى عرفناه مرسلًا للرسول، ومميزة له بالأعلام المعجزة من الكاذبين، علمتنا أن قول الرسول حجة، وإذا قال **بَيْنَهُمْ**: «لا تجتمع أمتى على خطأ... وعليكم بالجماعة»... علمتنا أن الإجماع حجة...»<sup>(٢)</sup>

(١) المصدر السابق ج ٢ ص ١٣٥، ١٢٤.

(٢) القاضى عبد الجبار [فصل الاعتراض] ص ١٢٧، تحقيق غزوان سيد، طبعة تونس سنة ١٩٧٢م.

هكذا تبلور في تاريخنا الحضاري تراث ضخم للعقلانية الإسلامية، التي جمعت بالوسطية بين الشرع و العقل.. وأخذت بين الحكمة والشريعة.. وانطلقت من صحيح العنقول وصربيع المعقول.. وهو تراث شارك في بنائه أئمة وأعلام ازدانت بأسمائهم وإبداعاتهم طبقات علماء المذاهب الكبرى في تاريخ حضارة الإسلام

\* \* \*

وفوق كل هذا وقبليه، فإن كل هؤلاء العلماء من أعلام مدرسة العقلانية الإسلامية قد انطلقو من القرآن الكريم، الذي تعيّز - كمعجزة للإسلام - عن معجزات النبوات والرسالات السابقة على رسالة محمد صلوات الله عليه وآله وسلامه عندما لم يأت بـ «معجزة مادية» تدهش العقل فتشله عن الفعل والفاعلية.. وإنما جاء - القرآن الكريم - «معجزة عقلية» تستنفر العقل كي يتعقل ويتفكر وينظر ويتدبّر، و تستحثه كي ينهض بدور الهدایة الإلهية التي وهبها الله - سبحانه وتعالى - للإنسان، لتزامن وتساند هداية «الكتاب» المنزل من لدن الحضرة الإلهية ففي شريعة الإسلام، التي واكبته بلوغ الإنسانية سن الرشد، تزامت وتساندت الهدایاتان، هداية «الكتاب» وهداية «الحكمة».. فمثلاً «الكتاب» - القرآن - الصواب الذي جاءت به النبوة والوحى الإلهي.. ومثل «العقل» الحكمة التي هي الصواب في غير النبوة.

ولهذا كان «الكتاب» - القرآن الكريم - هو المرجعية الأولى لمدرسة «الحكمة» والعقلانية التي تبلورت في تراث حضارة الإسلام.. لقد انطلق أعلام هذه المدرسة - على اختلاف مذاهبهم وعصورهم - في بلوحة العقلانية الإسلامية وتنميتها وضيبيطها من آيات القرآن الكريم التي تحدثت عن «العقل» بصربيع اللفظ في تسع وأربعين آية..

وتحدثت عن «القلب» كأداة للتعقل والتغفه في مائة وأثنتين وثلاثين آية.. وتحدثت عن «الحكمة» في تسع عشرة آية.. وتحدثت عن «التفكير» في ثمانى عشرة آية.. وتحدثت عن «الفقه» في عشرين آية.. وتحدثت عن «اللب» - بمعنى العقل - في ست عشرة آية.. وتحدثت عن «الاعتبار» - بمعنى التعقل - في سبع آيات.. وتحدثت عن «التدبر» في أربع آيات.. وتحدثت عن «النهي» في آيتين.. فبلغت هذه الآيات التي تحدثت عن العقل ومرادفاته - بصرىح الألفاظ - مائتين وسبعين وستين آية من آيات القرآن الكريم.

كذلك اشتمل القرآن الكريم على ما يعز على الحصر من الآيات القرآنية التي سلكت في الحاج والقصد والاستدلال بقواعد المنطق والاحتكام إلى السنن والقوانين - الكونية والاجتماعية - التي تزكي وتنمى ملکة التعلق والعقلانية لدى الذين يتذكرون ويتدبرون آيات القرآن الكريم.

نعم.. لقد كان هذا التميز والامتياز للمعجزة القرآنية هو العامل الأول الذي زكي الحكمة والعقلانية فيتراث الإسلام وابداعات علماته.. فعلى حين تنكبت أنساق دينية أخرى طريق العقل، حتى قال قديس النصرانية وفيلسوفها «أنسالم» [١٠٣٢-١١٠٩م]: «يجب أن تعتقد أولاً بما يعرض على قلبك.. بدون نظر» [١].. ثم اجتهد بعد ذلك في فهم ما اعتقدت.. فليس الإيمان في حاجة إلى نظر عقل» [٢].. وجدنا من علماء الإسلام - مثل أبو على الجبائي [٢٢٥-٤٢٠هـ / ٨٤٩-٩١٦م] - من يقول: «إن النظر العقلى هو الواجب الأول على الإنسان» [٣]

(١) الأعمال الكاملة للإمام محمد عبد [ج ٣ ص ٢٧٩]. طبعة القاهرة سنة ١٩٦٣م.

(٢) د. علي نعيم ختيم [الجبائيان: أبو على وأبو هاشم] ص ٣٣٤ طبعة طرابلس - ليبية سنة ١٩٦٨م.

بخارق للعادة. ولا يغشى بصرك بأطوار غير معتادة، ولا يخرس لسانك بقارعة سماوية، ولا يقطع حركة فكرك بصيحة إلهية<sup>(١)</sup> .. كافن الأمم تطلب عقلاً في دين فوافها، وتنقطع إلى عدل في إيمان فأتاها<sup>(٢)</sup> .. وتأخى العقل والدين لأول مرة في كتاب مقدس، على لسان نبي مرسى، بتصریح لا يقبل التأویل..<sup>(٣)</sup>

من هذه المرجعية القرآنية انطلقت وتبثورت العقلانية الإسلامية.. التي كان الإمام محمد عبده أبرز أعلامها في عصرنا الحديث. والتي أبدع في ميدانها إبداعاً يمكن إذا نحن ألقنا بين «لبناه»، أن نقدم للعقل المسلم - بل ول الدنيا - «مقالاً في العقلانية الإسلامية»، التي تميزت في حضارتنا الإسلامية.. وتميزت بها حضارتنا عن غيرها من الحضارات..

\* \* \*

(١) المصدر السابق ج ٣ ص ٢٧٩، ١٥١ - ٢٨١.

(٢) المصدر السابق ج ٢ ص ٢٦١.

(٣) المصدر السابق ج ٢ ص ٣٥٦، ٣٥٧.

## مقال في العقلانية الإسلامية

[في الأعمال التأكيدية للإمام محمد عبده - التي تقرب  
صحفاتها من أربعين ألف صفحة - تناولت أحاديثه عن مقام  
العقل... ومتانته في الإسلام]. ولقد جمعنا ما كتبه الأستاذ الإمام  
في هذا الموضوع - المثير للجدل في ساحات الفكر الإسلامي - نعم  
«الغنا» منه «مقالاً» هو «وثيقة» في فلسفة العقلانية  
الإسلامية. ليس لها نظير.  
وذلك لنشؤون هذه «الوثيقة - الفلسفية» ميدان للفراء...  
والباحثين... والعلماء.]

ولأن الأستاذ الإمام قد كتب عن العقل ومكانته.. وعن حدوده وأمكاناته، أكثر من هذا الذي قدمناه.. فلقد جمعنا من أعماله الكاملة الفقرات التي كتبها في هذا الموضوع، وألقنا منها هذا «المقال - الوثيقة».. الذي قال فيه:

■ «إن الإنسان كون عقل، سلطان وجود العقل، فإن صلح السلطان، ونقد حكمه، صلح ذلك الكون وتم أمره»<sup>(١)</sup> .. والعقل من أجل القوى، بل هو قوة القوى الإنسانية وعمادها، والكون جميعه صحيفته التي ينظر فيها وكتابه الذي يتلوه، وكل ما يقرأ فيه فهو هداية إلى الله وسبيل للوصول إليه»<sup>(٢)</sup>.

■ وفي تفسير قول الله - سبحانه - «[وأنزل الفرقان] - آل عمران ٤ -.. يقول الإمام محمد عبده «إن الفرقان هو العقل الذي به تكون التفرقة بين الحق والباطل، وإنزاله من قبل إنزال الحديد، لأن كل ما كان عن الحضرة العلية الإلهية يسمى إنطاوه إنزالاً»<sup>(٣)</sup> .. والعقل، الذي يزن كل شيء هو عهد الله الأكبر الذي أخذه على جميع البشر بمقتضى الغطرسة، وهو التدبر والتقوى والنظر الصحيح<sup>(٤)</sup> .. والحكمة - المشار إليها في قوله تعالى **﴿يُوتَيُ الْحِكْمَةُ مَنْ يَشَاءُ وَمَنْ يُؤْتَ الْحِكْمَةَ فَقَدْ أُوتَيَ خَيْرًا كَثِيرًا وَمَا يَذَكَّرُ إِلَّا أُولُو الْأَلْبَابُ﴾** (البقرة: ٢٦٩) هي العلم الصحيح، يكون صفة محكمة في النفس، حاكمة على الإرادة، توجيهها إلى العمل، ومني كان العمل صادرًا عن العلم الصحيح كان هو العمل الصالح النافع المؤدي إلى السعادة..

(١) المصدر السابق ج ٢ ص ١٦٥.

(٢) المصدر السابق ج ٣ ص ٢٧٧.

(٣) المصدر السابق ج ٥ ص ١٠.

(٤) المصدر السابق ج ٤ ص ١٦٠.

والمراد بآياته الحكمة من يشاء اعطاؤه آليها - العقل - كاملة، مع توفيقه لحسن استعمال هذه الآلة في تحصيل العلوم الصحيحة. فالعقل هو الميزان القسط الذي توزن به الخواطر والمدركات ويعين بين أنواع التصورات والتصديقات. فعمتى رجحت فيه كفة الحقائق طاشت كفة الأوهام، وسهل التمييز بين الوسوسة والإلهام<sup>١</sup>.

■ «ولقد كان أهل الكتاب متفقين في تقاليدهم وسيرتهم العملية على أن العقل والدين خidan لا بجتماع، والعلم والدين خصمان لا يتفقان، وأن جميع ما يستنتجه العقل خارجاً عن نص الكتاب فهو باطل».

ولذلك جاء القرآن يلح أشد الإلحاح بالنظر العقلي، والتفكير والتذير والتذكر. فلا تقرأ منه قليلاً إلا وتراء يعرض عليك الأكون ويبامرك بالنظر فيها واستخراج أسرارها واستجلاء حكم اتفاقها واختلافها **﴿فَلَمْ يَرَوْا مَا فِي السَّمَاوَاتِ﴾** (يوسف ١٠٦) **﴿فَلَمْ يَرُوا فِي الْأَرْضِ مَا كَيْفَيَتْ خَلْقَهُ﴾** (العنكبوت ٢٠) **﴿فَلَمْ يَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَتَكُونُ لَهُمْ قُلُوبٌ يَعْقِلُونَ بِهَا﴾** (الحج ٤٦) **﴿أَفَلَا يَنْظَرُونَ إِلَى الْإِبْلِ كَيْفَ خَلَقْنَاهُ﴾** (العاشرة ١٧) إلى غير ذلك من الآيات الكثيرة جداً.

وأكثار القرآن من شيء دليل على تعظيم شأنه ووجوب الاهتمام به. ومن فوائد الحث على النظر في الخليقة للوقوف على أسرارها بقدر الطاقة، واستخراج علومها لترقية النوع الإنساني الذي خلقت هي لأجله، مقاومة تلك التقاليد الفاسدة التي كان عليها أهل الكتاب فأؤودت بهم وحرمتهم من الانتفاع بما أمر الله الناس أن ينتفعوا به<sup>٢</sup>.

(١) المصدر السابق ج ٤ ص ٧٥٢

(٢) المصدر السابق ج ٤ ص ١٢٨، ١٢٧

■ «إن مثل النوع الإنساني كله كمثل شخص منه يخاطبه أبوه ومربيه في كل طور من أطوار عمره بما يناسب درجة عقله، وحاجة سنه، وكذلك عامل الله النوع الإنساني، فخاطب قوم كل رسول بحسب درجة عقولهم وحالتهم الاجتماعية في زمانهم، وكلما ارتفع البشر جعل الله التشريع لهم أرقى، حتى ختمه ببعثة خاتم النبيين صلوات الله عليه وآله وسلامه الذي هو دين سن الرشد لنوع الإنسان.. وكون الرسول صلوات الله عليه وآله وسلامه خاتم النبيين، لو لم يرد في القرآن وكانت طبيعة الوجود دالة عليه ب مجرد النظر إلى خطاب القرآن وتعاليمه<sup>(١)</sup>.. كانت الأمم تطلب عقلاً في دين، فواهاها، وتتطلع إلى عدل في إيمان، فاتتها، فما الذي يحجم بها عن المسارعة في طلبها والمبادرة إلى رغبتها؟ إن سرعة انتشار الدين الإسلامي، وأقبال الناس على الاعتقاد به من كل ملة، إنما كان لسهولة تعقله، وبيسر حكماته، وعدالة شريعته<sup>(٢)</sup>..»

لقد أنجى الإسلام على التقليد، وحمل عليه حملة لم يردها عنه القدر، فبددت فيلقه المتغلبة على النفوس، واقتلت أصوله الراسخة في المدارك، ونسفت ما كان له من دعائم وأركان في عقائد الأمم.. علا صوت الإسلام على وساوس الطغام، وجهر بأن الإنسان لم يخلق ليقاد بالزمام، ولكنه فطر على أن يهتدى بالعلم والأعلام أعلام الكون ولدائل الحوادث، وإنما المعلمون يتباهون ويرشدون، وإلى طريق البحث هادون، صرخ في وصف أهل الحق بأنهم «الذين يستمعون القول فيتبعون أحسنة» (الزمر: ١٨) غوصفهم بالتمييز بين ما يقال من غير فرق بين القائلين، ليأخذوا بما عرفوا حسنه، ويطرحوا ما لم يتبيّنا صحته ونفعه، وصال على الرؤساء فأنزلهم من مستوى

(١) المصدر السابق ج ٤ ص ٥٣٥.

(٢) المصدر السابق ج ٣ ص ٦٦١، ٦٦٢.

كأنوا فيه يأمرون وينهون، ووضعهم تحت أنظار مرءوس عليهم،  
يختبرونهم كما يشاءون، ويتحذرون مزاعمهم حسبما يحكمون،  
ويقصون فيها بما يعلمون، ويتيقنون، لا بما يظنون ويتوهمنون.

صرف القلوب عن التعلق بما كان عليه الآباء ، وما توارثه عنهم  
الأبناء، وسجل الحمق والسفاهة على الآخذين بأقوال السابقين، وتبه  
على أن السبق في الزمان ليس آية من آيات العرفان، ولا مُسْمِيًّا  
لعقول على عقول، ولا لأذهان على أذهان، وإنما السابق واللاحق في  
التمييز والفطرة سيان، بل للاحق من علم الأصول الماضية واستعداده  
للنظر فيها، والانتفاع بما وصل إليه من آثارها في الكون ما لم يكن  
لمن تقدمه من أسلافه وأبائه، وقد يكون من تلك الآثار التي ينتفع بها  
آل الجيل الحاضر ظهور العوائب السابقة لأعمال من سبقوهم، وطغيان  
الشر الذي وصل إليهم بما اقترفه سلفهم **﴿فَلَمْ سِيرُوا فِي الْأَرْضِ ثُمَّ**  
**انظَرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُكَذِّبِينَ﴾** (الأنعام: ١١). وأن أبواب فضل الله لم  
تغلق دون طالب، ورحمته التي وسعت كل شيء لن تتحقق عن ذات.

عاب الإسلام أرباب الأديان في اقتفارهم أثر آبائهم ..  
ووقفهم عندما اختلطت سير أسلافهم، وقولهم **﴿إِنَّ نَشْيَعُ مَا وَجَدْنَا**  
**عَلَيْهِ أَبَاءَنَا﴾** (القمر: ٢١) **﴿إِنَّا وَجَدْنَا أَبَاءَنَا عَلَىٰ أُمَّةً** وَإِنَّا عَنِ آثَارِهِمْ  
**مَهَنَّدُونَ﴾** (الزخرف: ٢٢)، ولقد أطلق الإسلام - بهذا - سلطان العقل  
من كل ما كان قيده، وخلصه من كل تقييد كان استعيده، ورده إلى  
ملكته يقضى فيها بحكمه وحكمته مع الخضوع مع ذلك لله وحده  
والوقوف عند شريعته، ولا حد للعمل في منطقة حدودها. ولا نهاية  
للنظر يمتد تحت بنودها.

بهذا تم للإنسان يمتنعى بدينه أمران عظيمان طالما حرم منهما، وهما: استقلال الإرادة، واستقلال الرأي والتفكير، وبهما كملت له إنسانيته، واستعد لأن يصل إلى السعادة ما هيأه الله له بحكم الفطرة التي قطع عليها. وقد قال بعض حكماء الغربيين، من متأخرتهم: إن نشأة المدينة في أوروبا إنما قامت على هذين الأصلين، فلم تنهض النقوس للعمل ولم تتحرك العقول للبحث والنظر إلا بعد أن عرف العدد الكبير أنفسهم، وأن لهم حقاً في تصريف اختيارهم، وفي طلب الحقائق بعقولهم، ولم يصل إليهم هذا النوع من العرفان إلا في الجيش السادس عشر من ميلاد المسيح، وقرر ذلك الحكم: أنه شاع سطع عليهم من آداب الإسلام و المعارف المحققة من أهله في تلك الأزمان<sup>(١)</sup>.

«ولضعف العقل أسباب؛ منها ما هو فطري، كما هو حال أهل العته والبله، وهو الذي لا يكلف صاحبه ولا يلأم. ومنها ما يكون من فساد التربية العقلية، كما هو حال المقلدين الذين لا يستعملون عقولهم، وإنما يكتفون بما عليه قومهم من الأوهام والخيالات، ويرين على قلوبهم ما يكسبونه من السينات وما يكونون عليه من التقاليد والعادات، ولا يعترضون بما أمر الله من تمزيق هذه الحجب، وإزالة هذه السُّحب، للوقوف على ما وراءها من مخدرات العرفان، وتجمُّع الفرقان، وشموس الإيمان، بل يكتفون بما حكى الله عنهم في قوله: «إِنَّا وَجَدْنَا أَبَاءَنَا عَلَىٰ أُمَّةٍ وَإِنَّا عَلَىٰ آثَارِهِمْ مُفْتَدِنُونَ» (الزخرف: ٢٢) حتى يجيء اليوم الذي يقولون فيه: «رَبَّنَا إِنَّا أَطْعَنَا سَادَتْنَا وَكَبَّرَاهُنَا فَأَضْلَلْنَا السَّبِيلَ»<sup>(٢)</sup>.

(١) المصدر السابق، ج ٣ ص ٤٤٢، ٤٤٤.

(٢) المصدر السابق ج ٤ ص ٨٠

■ والعقل هو اللب «إن في خلق السموات والأرض واختلاف النيل والنهار لآيات لأولي الأنبياء (١٩٠) الذين يذكرون الله فيما وفّعوا وعلي جنوبهم ويتفكرون في خلق السموات والأرض ربنا ما خلقت هذا باطلًا سبحانك فقنا عذاب النار» (آل عمران: ١٩١-١٩٠) وإنما حصر أولى الأنبياء بالذكر مع أن كل الناس ألو أبواب، لأن من اللب ما لا فائدته فيه، كلب الجوز ونحوه إذا كان عفنًا، وكذا تفسد أبواب بعض الناس وتغفن، فهي لا تهتدي إلى الاستفادة من آيات الله في خلق السموات والأرض وغيرها.

وإنما سمي العقل لبا لأن اللب هو محل الحياة من الشئ وخاصيته وفائده، وإنما حياة الإنسان الخاصة به، وهي حياته العقلية. وكل عقل متمكن من الاستفادة من النظر في هذه الآيات والاستدلال بها على قدرة الله وحكمته. ولكن بعضهم لا ينظر ولا يتذكر، وإنما العقل الذي ينظر ويستفيد وبهتدى هو الذي وصف أصحابه بقوله تعالى: «الذين يذكرون الله قياماً وفُعْوداً وعلى جنوبهم» (آل عمران: ١٩١) والذكر في الآية على عمومه، لا يخص بالصلوة، والمراد بالذكر ذكر القلوب، وهو استحضار الله تعالى في النفس وتذكر حكمته وفضله ونعمته حال القيام والقعود والاضطجاع، وهي الحالات الثلاث التي لا يخلو العبد عنها، تكون فيه السموات والأرض معه لا يتفرقان والآيات الإلهية لا تظهر من السموات والأرض إلا لأهل الذكر، فكأين من عالم يقضى ليه في رصد الكواكب غير يعرف منها ما لا يعرف الناس، ويعرف من نظامها وسننها وشرائعها ما لا يعرف الناس، وهو يتلذذ بذلك العلم ولكنه مع هذا لا تظهر له هذه الآيات لأنه منصرف عنها بالكلية

ثم إن ذكر الله لا يكفي في الاهتداء إلى الآيات، ولكن يشرط مع الذكر التفكير فيها، فلابد من الجمع بين الذكر والتفكير، فقد يذكر المؤمن بالله ربه ولا يتذكر في بديع صنعه وأسرار خليقته، ولذلك قال **﴿وَيَتَكَفَّرُونَ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ رِبَّنَا مَا خَلَقْتَ هَذَا بَاطِلًا سَبَّحْتَكَ فَبِنَا عَذَابَ النَّارِ﴾** (آل عمران ١٩٦) أي مع التفكير في خالقهما، أما الذين يستغلون بعلم ما في السموات والأرض وهم غافلون عن خالقهما، ذاهلون عن ذكره، يمتعون عقولهم بلذة العلم، ولكن أرواحهم تبقى محرومة من لذة الذكر ومعرفة الله عز وجل فمثالم كمثل من يطبع طعاماً شهياً يغذى جسده ولكنه لا يرقى به عقله.

أما معنى كون هذا الخلق لا يكون باطلأ، فمعناه أن هذا الإبداع في الخلق والإتقان للصنعة لا يمكن أن يكون من العبث والباطل. ولا يمكن أن يفعله الحكيم العليم لهذه الحياة الفانية فقط، كما أن الإنسان الذي أوتي العقل الذي يفهم هذه الحكم، ودقائقه هذا الصنعة، كلما ازداد تفكراً ازداد علمًا، حتى أنه لا حد يُعرف لفهمه وعلمه ...

■ ولقد عهد عند العرب التعبير عن العقول بالقلوب **﴿نَهُمْ قُلُوبٌ لَا يَفْقَهُونَ بِهَا﴾** (الأعراف ١٧٩) وبها كان التعبير عن العقول بالقلوب في مثل هذا المقام، لأن القلب يظهر فيه أثر الوجودان الذي هو المسائق إلى الأفعال، يظهر ذلك بما تجده من اضطراب قلبك عند اشتداد الخوف أو اشتداد الفرج، فإنك تحس بزيادة ضرباته وسرعة نبضاته، فصورة الاعتقاد إذا تناولها العقل من طريق التقليد والتسلية، فجعلها في زاوية من زوايا الدماغ لم يكن لها سلطان على القلب ولا تأثير في الوجودان، واعتقاد لا يصحبه هذا السلطان ولا يصدر عنه هذا التأثير،

لا يعتقد الله تعالى به ولا يستفيد الإنسان منه، فمن لم يطرق الإيمان قلبه بقوة البرهان، ولم يحل مذاقه في الوجдан، بحيث يكون هو المصرف له في أعماله، لا ينفعه إيمانه، إلا إذا تمرن على الأعمال الصالحة عن فهم واحلاص، حتى يحدث لقلبه الوجدان الصالح»<sup>(١)</sup>

■ «والذى علينا اعتقاده أن الدين الإسلامى دين توحيد فى العقائد، لا دين تفريق فى القواعد، والعقل من أشد أعوانه، والنقل من أقوى أركانه، وما وراء ذلك فترغات شياطين أو شهوات سلاطين، والقرآن شاهد على كل بعمله، قادر عليه فى صوابه وخطله<sup>(٢)</sup>..

والقرآن الكريم لا يطلب التسلیم بما جاء به لمجرد أنه جاء بحكايتها، بل ادعى وبرهن، وحکى مذاهب المخالفين، وكر عليها بالحجۃ، وخطب العقل، واستنهض الفكر، وعرض الأکوان وما فيها من الأحكام والإتقان على أنظار العقول، وطالبها بالإمعان فيها لتصل بذلك إلى اليقين بصحة ما ادعاها ودعا إليه، حتى أنه في سياق قصص أحوال السابقين، كان يقرر أن للخليقة «سنة لا تغير وقاعدة لا تتبدل، فقال: ﴿سَنَةُ اللَّهِ الَّتِي فَدَّ خَلَقَ مِنْ قَبْلِ وَلَنْ تَجِدْ لِسَنَةً اللَّهِ تَبْدِيلًا﴾ (الفتح: ٢٢) وصرح: ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْيِرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّى يَغْيِرُوا مَا بِأَنفُسِهِم﴾ (الرعد: ١١)، واعتضد بالدليل حتى في باب الأدب، فقال: ﴿إِذْقُنْ بِالْكُتبِ هُنَّ أَحْسَنُ فَإِذَا الَّذِي بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُ عَذَاؤَهُ كَانَهُ وَلِيُّ حَسِيبٍ﴾ (فصلت: ٣٤)

(١) المصدر السابق ج ٤ ص ٧٩، ٨٠.

(٢) المصدر السابق ج ٣ ص ٢٦٥، ٢٦٦.

لقد تأكى العقل والدين لأول مرة فى كتاب مقدس، على لسان نبى مرسى، بتصريح لا يقبل التأويل، وتقرب بين المسلمين كافة- إلا من لاثقة بعقله وبدينه- أن من فضايا الدين ما لا يمكن الاعتقاد به إلا من طريق العقل، كالعلم بوجود الله، وبقدرته على إرسال الرسل، وعلمه بما يوحى به إليهم، وارادته لاختصاصهم برسالته، وما يتبع ذلك مما يتوقف عليه من فهم معنى الرسالة، وكالتصديق بالرسالة نفسها.

كما أجمعوا على أن الدين إن جاء بشئ قد يعلو على الفهم فلا يمكن أن يأتي بما يستحيل عند العقل<sup>(١)</sup>... ولقد جعل الله المتشابه في القرآن حافراً للعقل المؤمن إلى النظر كيلا يضعف فيموت، فإن السهل الجلى جداً لا عمل العقل فيه، والدين أعز شئ على الإنسان، فإذا لم يجد فيه مجالاً للبحث يموت فيه، وإذا مات فيه لا يكون حياً بغيره، فالعقل شئ واحد، إذا قوى في شيء قوى في كل شيء، وإذا ضعف ضعف في كل شيء، ولذلك قال: (والراسخون في العلم)- آل عمران-٧- ولم يقل والراسخون في الدين، لأن العلم أعم وأشمل، فمن رحمته تعالى أن جعل في الدين مجالاً لبحث العقل بما أودع فيه من المتشابه، فهو يبحث أولاً في تمييز المتشابه عن غيره، وذلك يستلزم البحث في الأدلة الكونية والبراهين العقلية وطرق الخطاب ووجوه الدلالة ليصل إلى فهمه ويهدى إلى تأويله<sup>(٢)</sup>.. ولأهل السنة مذهبان في المتشابهات التي يستحيل حملها على ظاهرها، وهما: مذهب السلف في التفويض، ومذهب الخلف في التأويل.. والقاعدة في التأويل هي إرجاع النقل إلى العقل، لأنه الأصل<sup>(٣)</sup>.. ولقد أجمعوا

(١) المصدر السابق ج ٣ ص ٣٥٦، ٣٥٧.

(٢) المصدر السابق ج ٤ ص ١٤.

(٣) المصدر السابق ج ٤ ص ٢٨٦.

الأمة الإسلامية على أن الله تعالى متنزه عن مشابهة المخلوقات، وقد قام البرهان العقلى والبرهان النقلى على هذه العقيدة، فكانت هي الأصل المحكم في الاعتقاد الذي يجب أن يرد إليه غيره، وهو التنزيه، فإذا جاء في نصوص الكتاب أو السنة شيء ينافي ظاهره التنزيه، فللMuslimين فيه طريقتان

أحداها طريقة السلف، وهي التنزيه الذي أيد العقل فيه قوله تعالى: **(لَيْسَ كُمَّلَهُ شَيْءٌ)** (الشورى: ۱۱)، وقوله عز وجل: **(سَبِّحْنَاهُ رَبَّكَ رَبَّ الْعَزَّةِ عَمَّا يَصْفُونَ)** (الصفات: ۱۸۰)، وتغويض الأمر إلى الله تعالى في فهم حقيقة ذلك، مع العلم بأن الله يعلمها بضمائره كلامه ما تستفيد به في أخلاقنا وأعمالنا وأحوالنا وأياتينا في ذلك بما يقرب المعنى من عقولنا ويصورها لمخيلتنا.

والثانية: طريقة الخلف، وهي التأويل، يقولون: إن قواعد الدين الإسلامي وضعت على أساس العقل، فلا يخرج شيء منها عن العقول، فإذا جزم العقل بشيء وورد في النقل خلافه، يكون الحكم العقلي القاطع قريبة على أن النقل لا يراد به ظاهره، ولا بد له من معنى موافق يحمل عليه فينبغي طلبه بالتأويل، وأنا على طريقة السلف في وجوب التسليم والتغويض فيما يتعلق بالله تعالى وصفاته وعالم الغيب.

**﴿وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَائِكَةِ إِنِّي جَاعِلٌ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةً﴾** (البقرة: ۲۰).

يقول السلف في الملائكة إنهم خلق أخبرنا الله تعالى بوجودهم وببعض عمالهم، فيجب علينا الإيمان بهم، ولا يتوقف ذلك على معرفة حقيقتهم، فيغوض عنها إلى الله تعالى، فإذا ورد أن لهم أحجحة نؤمن بذلك، ولكننا نقول إنها ليست أحجحة من الريش ونحوه

كأجنحة الطيور، إذ لو كانت كذلك لرأيناها، وإذا ورد أنهم موكلون بالعوالم الجسمانية كالنبات والبحار فإننا نستدل بذلك على أن في الكون عالماً آخر ألطف من هذا العالم المحسوس، وأن له علاقة بنظامه وأحكامه، والعقل لا يحكم باستحالة هذا، بل يحكم بإمكانه إزاته، ويحكم بصدق الوحي الذي أخبر به.

وقد بحث أناس في جوهر الملائكة وحاولوا معرفتهم، ولكن من وفهم الله تعالى على هذا السر قليلون، والذين إنما شرع للناس كافة، فكان الصواب الاكتفاء بالإيمان بعالم الغيب من غير بحث عن حقيقته، لأن تكليف الناس هذا البحث أو العلم به يكاد يكون من تكاليف ما لا يطاق، ومن خصه الله تعالى بزيادة في العلم بذلك فضلـه يوتـيه من يشاء، ورد في الصحيح عن أمير المؤمنين على -  
ـ كرم الله وجـهـه - فيـ هـذاـ الـعـلـمـ الـدـيـنـيـ الـخـاصـ،ـ وـقـدـ سـئـلـ

ـ هل خـصـكـ رـسـوـلـ اللـهـ بـشـيـءـ مـنـ الـعـلـمـ؟ـ

ـ فـقـالـ:ـ لـاـ،ـ وـالـذـىـ فـلـقـ الـحـبـةـ وـبـرـاـ النـسـمةـ،ـ إـلـاـ أـنـ يـوـتـيـ اللـهـ عـبـدـاـ فـهـمـاـ فـيـ الـقـرـآنـ...ـ إـلـخــ.

ـ **﴿فـسـجـدـواـ إـلـاـ إـبـلـيـسـ﴾** (البـرـ:ـ ٣٤ـ)ـ..ـ

ـ آـيـ فـسـجـدـواـ كـلـهـمـ أـجـمـعـونـ إـلـاـ إـبـلـيـسـ،ـ وـهـوـ فـرـدـ مـنـ أـفـرـادـ الـمـلـائـكـةـ،ـ كـمـاـ يـفـهـمـ مـنـ الـآـيـةـ وـأـمـثـالـهـ فـيـ الـقـصـةـ،ـ إـلـاـ آـيـةـ الـكـهـفـ فـيـهـاـ نـاطـقةـ بـأـنـهـ كـانـ مـنـ الـجـنـ **﴿وـإـذـ قـلـنـاـ لـلـمـلـائـكـةـ اـسـجـدـواـ لـأـدـمـ فـسـجـدـواـ إـلـاـ إـبـلـيـسـ كـانـ مـنـ الـجـنـ﴾** (الـكـهـفـ:ـ ٥٠ـ)ـ،ـ وـلـيـسـ عـنـدـنـاـ دـلـيـلـ عـلـىـ أـنـ بـيـنـ الـمـلـائـكـةـ وـالـجـنـ فـصـلـاـ جـوـهـرـيـاـ يـعـيـزـ أـحـدـهـمـاـ عـنـ الـأـخـرـ،ـ وـإـنـعـاـ هـوـ اـخـتـلـافـ أـصـنـافـ عـنـدـمـاـ تـخـتـلـفـ أـوـصـافـ،ـ كـمـاـ قـرـشـدـ إـلـيـهـ الـآـيـاتـ.

فالظاهر أن الجن صنف من الملائكة، وقد أطلق في القرآن لفظ الجنّة على الملائكة على رأي جمهور المفسرين في قوله تعالى: **﴿وَجْعَلُوا بَيْنَهُ وَبَيْنَ الْجِنَّةِ نَسْبًا﴾** (الصافات: ١٥٨). وعلى الشياطين في آخر سورة الناس. وعلى كل حال فجميع هؤلاء المسميات بهذه الأسماء من عالم الغيب، لا نعلم حقائقها ولا نبحث عنها ولا نقول بنسبة شيء إليها ما لم يرد لنا فيه نص قطعي عن المعصوم عليه السلام<sup>(١)</sup>.

■ ومن اعتقاد بالكتاب العزيز، وبما فيه من الشرائع العملية، وعسر عليه فهم أخبار الغيب على ما هي في ظاهر القول، وذهب بعقله إلى تأويلها بحقائق يقوم له الدليل عليها، مع الاعتقاد بحياة بعد الموت، وثواب وعقاب على الأفعال والعقائد، بحيث لا ينقص تأويله شيئاً من قيمة الوعد والوعيد، ولا ينقص شيئاً من بناء الشريعة في التكليف، كان مؤمناً حقاً، وإن كان لا يصح اتخاذه قدوة في تأويله، فإن الشرائع الإلهية قد نظر فيها إلى ما تبلغه طاقة العامة، لا إلى ما تشتهيه عقول الخاصة، والأصل في ذلك أن الإيمان هو اليقين في الاعتقاد بالله ورسله واليوم الآخر، بلا قيد في ذلك إلا احترام ما جاء على ألسنة الرسل<sup>(٢)</sup>.. فعلى كل من يعتقد بالدين أن لا ينفي شيئاً مما يدل عليه ظاهر الآيات والأحاديث التي صح سندها وينصرف عنها إلى التأويل إلا بدليل عقلى يقطع بأن الظاهر غير مراد<sup>(٣)</sup>.

**﴿وَرَأَسُوكُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ آمِنًا بِهِ كُلُّ مَنْ عَنْدَ رَبِّهِ﴾**  
(آل عمران: ٧).

(١) المصدر السابق ج ٤ ص ١٢٩ - ١٣١ - ١٤٢، ١٤١.

(٢) المصدر السابق ج ٢ ص ٤٧٠، ٤٧١.

(٣) المصدر السابق ج ٢ ص ٥١٢

وإنما يعرف الراسخون ما يقع تحت حكم الحس والعقل فيفقون عند حدهم ولا يتطاولون إلى معرفة حقيقة ما يخبر به الرسل عن عالم الغيب: لأنهم يعلمون أنه لا مجال لحسهم ولا لعقالهم فيه، وإنما سبيله التسليم، فيقولون آمنا به كل من عند ربنا<sup>(١)</sup>

■ ولقد ورد لفظ الجنة والجنتان كثيراً في مقابلة النار [بالقرآن الكريم].. والجنة.. في اللغة البستان، والجنتان جمعها، وليس المراد بهما مفهومهما اللغوي فقط، وإنما هي دار الخلود في النشأة الآخرة. فالجنة دار الأبرار والمتقين، والنار دار الفجار والفاسين، فيؤمّن بهما بالغيب ولا يبحث في حقيقة أمرهما، ولا تزيد على النصوص القطعية فيهما شيئاً، لأن عالم الغيب لا يجرئ فيه القياس.

وما وصف الله تعالى به الجنات قوله: ﴿تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ﴾ (البقرة: ٢٥) والمناسبة ظاهرة، فإن البستان حياتها بالأنهار.

وهل سميت دار التعيم جنة وجنتان على سبيل التشبيه، وذكرت الأنهر ترشحها له؟ لم سميت بذلك لأنها مستملة على الجنات، تسمية لكل باسم البعض؟ الله أعلم بمراده..

ونساء الجنات من المؤمنات الصالحات، وهن المعروفات في القرآن بالحوور العين، وصحبة الأزواج في الآخرة كسائر شتونها الغريبة، نؤمن بما أخبر الله تعالى منها، لا تزيد فيه ولا تنقص منه، ولا نبحث في كيفيته، وإنما نعرف بالإجمال أن أطوار الحياة الآخرة أعلى وأكمل من أطوار الحياة الدنيا، ونحن نعلم أن الحكمة في لذة الأزواج بالصاحبة الزوجية المخصوصة هي التناسل وإنماء النوع.

---

(١) المصدر السابق ج ٤ ص ١٣

ولم يرد أن في الآخرة تناسلا، فلابد أن تكون لذة المصاحبة الزوجية هناك أعلى، وحكمتها أسمى، وإننا نؤمن بها ولا نبحث في حقيقتها.  
**﴿كُلُّمَا رَزَقْنَا مِنْهَا مِنْ ثَمَرَةٍ رِزْقًا قَالُوا هَذَا الَّذِي رَزَقْنَا مِنْ قَبْلِهِ﴾**  
 (البقرة: ٢٥).

إن أطوار الجنة مخالفة لأطوار الدنيا، والتشويق للناس إنما يكون بحسب ما عهدوا واعتادوا وألفوا. وإننا نعلم أن الأكل في الدنيا لأجل حفظ البنية من الانحلال، ولا انحلال في دار الخلد والبقاء، فلابد أن يكون الأكل والشرب هناك على ما ورد لحكمة أخرى، أو هو لتحصيل لذة لا نعرفها، لأنها من أحوال الغيب، وإنما نؤمن بما ورد ونفوض أمر حقيقته وحكمته إلى الله تعالى<sup>(١)</sup>.

■ **﴿فَانْتَقِلُوا الثَّارَ﴾** (البقرة: ٢٤).

وهي موطن عذاب الآخرة، نؤمن بها لأنها من عالم الغيب الذي أخبر الله تعالى به، ولا نبحث عن حقيقتها، ولا نقول إنها شبيهة ب النار الدنيا ولا أنها غير شبيهة بها، وإنما تثبت لها جميع الأوصاف التي وصفها الله تعالى بها<sup>(٢)</sup>.

■ وأما اللوح المحفوظ، الذي ذكروا أنه فوق السموات السبع، وأن مساحته كذا، وأنه كتب فيه كل ما علم الله تعالى، فلا ذكر له في القرآن، وهو من عالم الغيب، غالباً يمان به إيمان بالغيب ويجب أن يوقف فيه عند النصوص الثابتة بلا زيادة ولا نقص ولا تفصيل، وليس عذينا في هذا المقام نص يجب الإيمان به<sup>(٣)</sup>.

(١) المصدر السابق ج٤ ص ١١١-١١٤.

(٢) المصدر السابق ج٤ ص ١٠٨.

(٣) المصدر السابق ج٤ ص ٤٦٧.

■ والسحر عند العرب: كل ما لطف مأخذة ودق وخفى.. ومنه الدخاع، وهو أن يظهر لك شيئاً غير الواقع في نفس الأمر، فالواقع باطن خفي<sup>(١)</sup>.

\* \* \*

■ «ولابد في تحقيق الإيمان من اليقين، ولا يقين إلا ببرهان قطعى لا يقبل الشك والارتياح، ولابد أن يكون البرهان على الأنلوهية والنبوة عقلياً، وإن كان الإرشاد إليها سمعيناً ولكن لا ينحصر البرهان العقلى المؤدى إلى اليقين في تلك الأدلة التي وضعها المتكلمون وسبقهم إلى كثير منها الفلاسفة الأقدمون، وقلما تخلص مقدماتها من خلل، أو تصح طرقها من علل، بل قد يبلغ أمر علم اليقين بنظرية صادقة في ذلك الكون الذي بين يديه، أو في نفسه إذا تجلت بغرائبها عليه، وقد رأينا من أولئك الأميين ما لا يلحقه في يقينه آلاف من أولئك المتنفنيين الذين أفنوا أوقاتهم في تنقيح المقدمات وبناء البراهين، وهم أسوأ حالاً من المقلدين<sup>(٢)</sup>.

إن الجمهور الأعظم من الناس، بل الكل - إلا قليلاً - لا يفهمون فلسفة «أفلاطون» ولا يقيسون أفكارهم وأراءهم بمنطق «أرسطو»، بل لو عرض أقرب المعقولات إلى عقولهم عليهم بأوضح عبارة يمكن أن يأتي بها معبراً لما أدركوا منها إلا خيالاً لا أثر له في تقويم النفس ولا في إصلاح العمل، فاعتبر هذه الطبقات في حالها التي لا تفارقها من تلاغب الشهوات بها، ثم انصب نفكك واعظنا بينها في تحريف بلاء ساقه النزاع إليها، فأى طريق أقرب إليك في مهاجمة شهواتهم وردها إلى الاعتدال في رغائبيها؟

(١) المصدر السابق ج ٤ ص ٢٥٢، ٢٥٤.

(٢) المصدر السابق ج ٤ ص ١١٠.

من البديهي أنك لا تجد الطريق الأقرب في بيان مضار الإسراف في الرغب وفوائد القصد في الطلب، وما ينحو نحو ذلك، مما يصل إليه أرباب العقول السامية إلا بتطويل النظر، وإنما تجد أقصر الطرق وأقومها أن تأتي إليه من نافذة الوجдан المطلة على سر القهر المحيط به من كل جانب، فتذكرة بقدرة الله الذي وهب ما وهب، الغالب عليه في أدتني شتونه إليه، المحيط بما في نفسه، الأخذ بأزمه فهمه، وتسوق إليه من الأمثال ما يقرب إلى فهمه، ثم تروي له ما جاء في الدين المعتقد به من مواعظ وعبر، ومن سير السلف في ذلك الدين ما فيه أسوة حسنة، وتنعش روحه بذكر رضا الله إذا استقام، وسخطه عليه إذا تقدم، عند ذلك يخشى منه القلب، وتدعى العين، ويستخذى الغضب، وتخمد الشهوة، والسامع لم يفهم من ذلك كله إلا أنه يرضي الله وأولياءه إذا أطاع، ويسخطهم إذا عصى، ذلك هو المشهود من حال البشر، غابرهم وحاضرهم، ومنكره يسم نفسه أنه ليس منهم.

كم سمعنا أن عيونا يكت، وزفرات صعدت، وقلويا خشعت لوعاظ الدين؟ لكن هل سمعت بمثل ذلك بين يدي نصائح الأدب وزعماء السياسة؟

مقي سمعنا أن طبقة من الناس يغلب الخير على أعمالهم لما فتنه من المنفعة لعامتهم أو خواصهم، وينفي الشر من بينهم لما يجلبه عليهم من مضار ومهالك؟ هذا أمر لم يعهد في سير البشر، ولا ينطبق على فطركم، وإنما قوام الملائكة هو العقائد والتقاليد، ولا قيام للأمررين إلا بالدين، فعامل الدين هو أقوى العوامل في أخلاق العامة، بل وخاصة، وسلطانه على النفوس أعلى من سلطان العقل الذي هو خاصة نوعهم.

الدين أشبه بالبواعث القطرية الإلهامية منه بالداعي الاختيارية، الدين هو قوة من أعظم قوى البشر، وإنما قد يعرض عليها من العلل ما يعرض لغيرها من القوى.

ربما يقول قائل: إن هذه المقابلة بين العقل والدين تميل إلى رأى القائلين بإهمال العقل بالمرة في قضيائنا الدين. وبأن أساسه هو التسليم المحسن، وقطع الطريق على أشعه البصيرة أن تنفذ إلى فهم ما أودعه من معارف وأحكام.

فنقول: لو كان الأمر كما عساه أن يقال، لما كان الدين علماً يهتمي به، وإنما الذي سبق تقريره هو أن العقل وحده لا يستقل بالوصول إلى ما فيه سعادة الأمم بدون مرشد إلهي. كما لا يستقل الحيوان في درك جميع المحسوسات بحسنة البصر وحدها. بل لا بد معها من السعى لإدراك المسموعات مثلاً، كذلك الدين هو حاسة عامة لكشف ما يشتبه على العقل من وسائل السعادات. والعقل هو صاحب السلطان في معرفة تلك الحاسة وتصريفها فيما منحت لأجله، والإذعان لما تكتف من معتقدات وحدود أعمال.

كيف يتذكر على العقل حقه في ذلك، وهو الذي ينظر في أدلةها ليحصل منها إلى معرفتها، وأنها آتية من قبل الله، وإنما على العقل بعد التصديق برسالة النبي أن يصدق بجميع ما جاء به، وإن لم يستطع الوصول إلى كنه بعضه، والنفوذ إلى حقيقته، ولا يقضى عليه ذلك بقبول ما هو من باب المحال المؤدى إلى مثل الجمع بين النقيضين أو بين الضدين في موضوع واحد في آن واحد. فبان ذلك مما تنفرزه النبوات عن أن تأتى به، فإن جاء ما يوهم ظاهره ذلك في شيء من الوارد فيها، وجب على العقل أن يعتقد أن الظاهر غير مراد، ولو الخيار بعد ذلك في التأويل، مسترشد بحقيقة ما جاء على لسان من

ورد المتشابه في كلامه، وفي التفويض إلى الله في علمه، وفي سلفنا الناجين منأخذ بالأول ومنهم منأخذ بالثاني<sup>(١)</sup>.

■ إن الإنسان [بقوة العقل] غير محدود الاستعداد ولا محدود الرغائب ولا محدود العلم ولا محدود العمل، فهو على ضعف أفراده، يتصرف بمجموعه في الكون تصرفا لا حد له بذاته الله وتصريفه، وكما أعطاه الله تعالى هذه الموهاب والآحكام الطبيعية ليظير بها أسرار خلائقه، وملكه الأرض وسخر له عوالمها، أعطاه آحكاماً وشرائع حد فيها لأعماله وأخلاقه حدا يحول دون بغي أفراده وطوانقه بعضهم على بعض، فهي تساعده على بلوغ كماله لأنها مرشد ومرجع للعقل الذي كان له كل تلك المزايا، فلهذا كان جعله خليفة في الأرض، وهو أخلق المخلوقات بهذه الخلافة<sup>(٢)</sup>.

■ لقد دعا رسول الله ﷺ الناس أجمعين، ذكوراً وإناثاً، عامة وسادة، إلى عرفان أنفسهم، وأنهم من نوع خصه الله بالعقل، وميزه بالتفكير، وشرفه بهما وبحريته الإرادة فيما رسّده إليه عقله وفكره، وأن الله عرض عليهم جميع ما بين أيديهم من الأكوان، وسلمتهم على فهمها والانتفاع بها بدون شرط ولا قيد إلا الاعتدال، وال الوقوف عند حدود الشريعة العادلة والفضيلة الكاملة، وأقدرهم بذلك على أن يصلوا إلى معرفة خالقهم بعقولهم وأفكارهم بدون واسطة أحد إلا من خصمهم الله بوحيه، وقد وكل إليهم معرفتهم بالدليل، كما كان الشأن في معرفتهم لمبدع الكائنات أجمع.

والحاجة إلى أولئك المصطفين [الرسل] إنما هي في معرفة الصفات التي أذن الله أن تعلم منه، وليس في الاعتقاد بوجوهه.

(١) المصدر السابق ج ٢ ص ٤٢٦، ٤٢٤، ٤٢٢.

(٢) المصدر السابق ج ٤ ص ١٣٧، ١٣٦.

وقرر أن لا سلطان لأحد من البشر على آخر منه إلا ما سمته الشريعة وفرضه العدل، ثم الإنسان بعد ذلك يذهب بارادته إلى ما سخر له بمقتضى الفطرة.

نبي صدق الأنبياء، ولكن لم يأت في الاقناع برسالته بما يلهم الأ بصار، أو يحير الحواس، أو يدهش المشاعر، ولكن طالب كل قوة بالعمل فيما أعدد لها، واختص العقل بالخطاب، وحاكم إليه الخطأ والصواب، وجعل في قوة الكلام وسلطان البلاغة وصحة الدليل مبلغ الحجة وأية الحق الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه تنزيل من حكيم حميد<sup>(١)</sup>.

■ [وكذلك] كان كبار الصحابة يراجعون النبي ﷺ فيما لم يظهر لهم دليله، لأنهم طبعوا على معرفة الحق بالدليل، هؤلاء هم الناس الذين تنزل الشرائع لأجلهم، ولو لا استعدادهم لها لما شرعت أو لما نجحت، وأما سائر الناس فتبعد لهم وعيال عليهم<sup>(٢)</sup>.

■ فمكابرة البرهان أشد العذاب عند العقلاة، ومحاربة القلب - التحمير والوجدان - أوجع الآلام عند الفضلاء، فالعقل يستطيع أن يمنع نفسه من أكثر اللذات الحسية، ولكنه لا يستطيع أن يمنع عقله العلم وذهنه الفهم، فقد قيل «الديوجين»: لا تسمع، فسد أذنيه، قيل له: لا تبصر، فأغمض عينيه، فقيل له: لا تذق، فقبل، فقيل له: لا تفهم، فقال: لا أقدر<sup>(٣)</sup>.

■ وكل من بلغته الدعوة على وجه يبعث على النظر، فساق همته إليه، واستفرغ جهده فيه، ولكن لم يوفق إلى الاعتقاد بما دعى إليه، وانقضى عمره وهو في الطلب: فقد ذهب بعض الأشاعرة إلى أنه من ترجي له رحمة

(١) المصدر السابق ج ٤ من ٤٢٢.

(٢) المصدر السابق ج ٤ من ٢٨٩.

(٣) المصدر السابق ج ٤ من ٤٢٤.

الله تعالى، وينقل صاحب هذا الرأي قوله عن أبي الحسن الأشعري، و على رأى الجمهور فلا ريب أن مواجهته أخف من مواجهة الجاحد الذى استعصى على الدليل وكفر بنعمة العقل أو رضى بحظه من الجهل<sup>(١)</sup>.

■ إن الكفر هو جحود ما صرخ به الكتاب أنه منزل من عند الله، أو جحود الكتاب نفسه، أو النهى الذى جاء به، وبالجملة ما علم من الدين بالضرورة بعد ما بلغت الجاحد رسالة النبي بلاغاً صحيحاً، وعرضت عليه الأدلة على صحتها لينظر فيها فأعراض عن شيء من ذلك وجحده عناها أو تساهلاً أو استهزاء، نعني بذلك أنه لم يستمر في النظر حتى يؤمن.

ولم نسمع أن أحداً من الصحابة، رضي الله عنهم، كفر أحداً بما وراء هذا، فما عداه من الأفاسيل والأقاويل المخالفة لبعض ما أسند إلى الدين، ولم يصل العلم بأنه منه إلى حد الضرورة، أي لم يكن سنده قطعاً يكفي كسند الكتاب، فلا يعد منكره كافراً إلا إذا قصد بالإنكار تكذيب النبي ﷺ، فمعنى كان للمنكر سند من الدين يستند إليه فلا يكفر، وإن ضعفت شبهته في الاستناد إليه، ما دام صادق النية فيما يعتقد، ولم يستهن بشيء مما ثبت بالقطع وروده عن المعصوم ﷺ.

ولقد تجرأ بعض المتأخرین على تكثير من يتأنى بعض الظنيات، أو يخالف شيئاً مما سبق الاجتهاد فيه، أو ينكر بعض المسائل الخلافية، فجرف الناس على هذا الأمر العظيم، حتى صاروا يكفرون من يخالفهم في بعض العادات، وإن كانت من البدع المحظورات، ثم هم على عقائد الكافرين، وأخلاق المنافقين، ويعملون أعمال المشركين، ويصفون أنفسهم بالمؤمنين الصادقين<sup>(٢)</sup>.

(١) المصدر السابق ج٤ ص ٥٠٦

(٢) المصدر السابق ج٤ ص ٧٠

## ■ حدود العقل:

﴿تَكُوكُهُ اللَّهُ وَمَنْ يَطِعُ اللَّهَ وَرَسُولَهُ يُذْكَلُهُ جَنَّاتٍ تَجْزِي مِنْ نَحْنُهَا  
الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا وَذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ﴾ (النساء: ١٢).

طاعة الرسول هي طاعة الله بعينها، لأنه إنما يأمرنا بما يوحيه إليه الله من مصالحتنا التي فيها سعادتنا في الدنيا والآخرة، وإنما يذكر طاعة الرسول مع طاعة الله؛ لأن من الناس من كانوا يعتقدون قبل اليهودية وبعدها، وكذلك بعد الإسلام إلى اليوم أن الإنسان يمكن أن يستغنى بعقله وعلمه عن الوحي، يقول أحدهم: إنني أعتقد أن للعالم صانعا علينا حكيمًا، وأعمل بعد ذلك بما يصل إليه عقلي من الخير واجتناب الشر، وهذا خطأ من الإنسان، ولو صع ذلك لعا كان في حاجة إلى الرسول، إن الإنسان بطبيعته النوعية يحتاج إلى هداية الدين، وهي الهدایة الرابعة التي وهبها الله للإنسان بعد هداية الحواس والوجدان والعقل، فلم يكن العقل هي عصر من العصور كافية لهدایة أمة من أممها ومرقيا له بدون معونة الدين<sup>(١)</sup>.

وأشق التكاليف حمل العقول على أن تفكير في غير ما عرفت،  
وتحت التفاؤس على أن تتكيف بغير ما تكيف<sup>(٢)</sup>.

وإذا قدرنا العقل البشري قدره، وجدنا غاية ما ينتهي إليه كماله إنما هو الوصول إلى معرفة عوارض بعض الكائنات التي تقع تحت الإدراك الإنساني حساً كان أو وجданاً أو تعقلاً، ثم التوصل بذلك إلى معرفة متشابهها، وتحصيل كلبات لأنواعها، والإحاطة ببعض القواعد لعرض ما يعرض لها، أما الوصول إلى كنه حقيقة مما لا تبلغه

(١) المصدر السابق ج٤ ص ١٨٢.

(٢) المصدر السابق ج٤ ص ١٩١.

قوته، لأن اكتناه المركبات إنما هو باكتناه ما تركبت عنده، وذلك ينتهي إلى البسيط الصرف، وهو لا سبيل إلى اكتناه بالضرورة، وغاية ما يمكن عرفانه منه هو عوارضه وآثاره.

خذ أظهر الأشياء وأجلها، كالضوء: قرر الناظرون فيه له أحكاماً كثيرة فصلوها في علم خاص به، ولكن لم يستطع ناظر أن يفهم ما هو، ولا أن يكتنه معنى الإضاءة نفسه، وإنما يعرف من ذلك ما يعرفه كل بصير له عينان، وعلى هذا القياس.

ثم إن الله لم يجعل للإنسان حاجة تدعوه إلى اكتناه شيءٍ من الكائنات، وإنما حاجته إلى معرفة العوارض والخواص، ولذلة عقله، إن كان سليماً، إنما هي تحقيق نسبة تلك الخواص إلى ما اختصت به، وإدراك القواعد التي قامت عليها تلك النسب، فالاشغال بالاكتناه إضاعة الوقت، وصرف للقوة إلى غير ما سيفت إليه.

اشتغل الإنسان بتحصيل العلم بأقرب الأشياء إليه، وهي نفسه، أراد أن يعرف بعض عوارضها، وهل هي عرض أو جوهر؟ هل هي قبل الجسم؟ أو بعده؟ هل هي فيه؟ أو مجردة عنه؟ كل هذه صفات لم يصل العقل إلى إثبات شيء منها يمكن الاتفاق عليه، وإنما مبلغ جهده أنه عرف أنه موجود حتى له شعور وإرادة، وكل ما أحاط به بعد ذلك من الحقائق الثابتة فهو راجع إلى تلك العوارض التي وصل إليها بيديه، أما كنه شيءٍ من ذلك، وكيفية اتصافه ببعض صفاتٍ فهو مجهول عنده، ولا يجد سبيلاً للعلم به.

هذا حال العقل الإنساني مع ما يساويه في الوجود، أو ينحط عنه، وكذلك شأنه فيما يظن من الأفعال أنه صادر عنه، كالتفكير وارتباطه بالحركة والمنطق، فما يكون من أمره بالنسبة إلى ذلك الوجود الأعلى؟

ماذا يكون اذهانه، بل انقطاعه إذا وجه نظره إلى ما لا يتناهى من  
الوجود الأزلي الأبدي؟؟

النظر في الخلق يهدى بالضرورة إلى المنافع الدنيوية، ويضمن  
لنفس طريقها إلى معرفة من هذه آثاره وعليها تجلت أنواره، وإلى  
الاتصاف بما لولاه لما صدرت عنه هذه الآثار على ما هي عليه من  
النظام.

وتخالف الأنمار في الكون إنما هو من تصارع الحق والباطل،  
ولابد أن يظفر الحق ويعطوا الباطل، بتعاون الأفكار، أو صولة الفوى  
منها على الضعيف.

أما الفكر في ذات الخالق فهو طلب للاكتناه من جهة، وهو ممتنع  
على العقل البشري، لما علمت من انقطاع النسبة بين الموجدين،  
ولاستحالة التركيب في ذاته، وتناول إلى ما لا تبلغه القوة البشرية  
من جهة أخرى، فهو عبث ومهلكة، إنه سعى إلى ما لا يدرك ومهلكة  
لأنه يؤدي إلى الخطط في الاعتقاد، لأنه تحديد لما لا يجوز تحديده،  
وحصر لما لا يصح حصره.

لا ريب أن هذا الحديث وما أتينا عليه من البيان، كما يأتي في  
الذات من حيث هي يأتى فيها مع صفاتها، فالنهي واستخالة  
الوصول إلى الاكتناه شاملان لها، فيكونينا من العلم بها أن نعلم أنه  
متصرف بها، أما ما وراء ذلك فهو مما يستأثر هو بعلمه، ولا يمكن  
لعلقونا أن تصل إليه، ولهذا لم يأت الكتاب العزيز، وما سبقه من  
الكتب، إلا بتوجيه النظر إلى المصروع لينفذ منه إلى معرفة وجود  
الصانع وصفاته الكمالية، أما كيفية الاتصاف بها فليس من شأننا  
أن نبحث فيه.

فالذى يوجبه علينا الإيمان هو أن نعلم أنه موجود، لا يشبه الكائنات، أزلٍ، أبدى، حى، عالم، مريد، قادر، متفرد في وجوده، وفي صفاتـه، وفي صنع خلقـه، وأنه متكلم، سميع، بصير، وما يتبع ذلك من الصفـات التي جاء الشرع بإطلاقـ اسمـاتها عليه.

أما كون الصفـات زائدة على الذات، وكـون الكلام صـفة غير ما اشتمـل عليه العلم من معـانـي الكـتب السـماوـية، وكـون السـمع والـبـصر غيرـ العـلم بـالـمـسـمـوـعـاتـ والمـبـصـرـاتـ، وـنـحوـ ذـلـكـ منـ الشـئـونـ الـتـىـ اـخـتـلـفـ عـلـيـهـاـ النـظـارـ وـتـفـرـقـتـ فـيـهـاـ الـمـذاـهـبـ فـعـمـاـ لـاـ يـجـوزـ الـخـوضـ فـيـهـ، إـذـ لـاـ يـمـكـنـ لـعـقـولـ الـبـشـرـ أـنـ تـحـلـ إـلـيـهـ، وـالـاسـتـدـلـالـ عـلـىـ شـئـءـ مـنـهـ بـالـأـلـفـاظـ الـوـارـدـةـ ضـعـفـ فـيـ الـعـقـلـ وـتـغـيـرـ بـالـشـرـعـ، لـأـنـ اـسـتـعـمـالـ الـلـفـةـ لـاـ يـنـحـصـرـ فـيـ الـحـقـيقـةـ، وـلـنـ اـنـحـصـرـ فـيـهـ فـوـضـعـ الـلـفـةـ لـاـ تـرـاعـىـ فـيـ الـوـجـودـاتـ يـكـنـهـاـ الـحـقـيقـىـ، وـإـنـاـ تـلـكـ مـذـاهـبـ فـلـسـفـةـ، إـنـ لـمـ يـضـلـ فـيـهـ أـمـثـلـهـمـ قـلـمـ يـهـتـدـ فـيـهـ فـرـيقـ إـلـىـ مـقـنـعـ، فـمـاـ عـلـيـنـاـ إـلـاـ الـوـقـوفـ عـنـدـ مـاـ تـبـلـغـ عـقـولـنـاـ، وـأـنـ نـسـأـلـ اللـهـ أـنـ يـغـفـرـ لـمـنـ آـمـنـ بـهـ وـبـمـاـ جـاءـ بـهـ رـسـلـهـ مـنـ تـقـدـمـنـاـ»<sup>١١</sup>.

▪ إنـ وـاجـبـ الـوـجـودـ وـصـفـاتـهـ يـعـرـفـ بـالـعـقـلـ، فـيـاـ وـحـيلـ مـسـتـدلـ بـبـرـهـانـهـ إـلـىـ إـثـبـاتـ الـوـاجـبـ وـصـفـاتـهـ غـيرـ الـسـمـعـيـةـ، وـلـمـ تـبـلـغـهـ بـذـلـكـ رـسـالـةـ، كـمـاـ حـصـلـ لـبعـضـ أـقـوـامـ مـنـ الـبـشـرـ، ثـمـ اـنـتـقـلـ مـنـ النـظـرـ فـيـ ذـلـكـ وـفـيـ أـطـوـارـ نـفـسـهـ إـلـىـ أـنـ مـبـداـ الـعـقـلـ فـيـ الـإـنـسـانـ يـبـقـىـ بـعـدـ موـتـهـ، كـمـاـ وـقـعـ لـقـوـمـ آـخـرـينـ، ثـمـ اـنـتـقـلـ مـنـ هـذـاـ مـخـطـنـاـ أوـ مـصـبـاـ، إـلـىـ أـنـ بـقـاءـ الـنـفـسـ الـبـشـرـيـةـ بـعـدـ الموـتـ يـسـتـدـعـيـ سـعـادـةـ لـهـاـ قـيـهـ أوـ شـقـاءـ، ثـمـ قـالـ: إـنـ سـعـادـتـهـاـ إـنـمـاـ تـكـوـنـ بـمـعـرـفـةـ اللـهـ وـبـالـفـضـائلـ، وـأـنـهـاـ إـنـمـاـ تـسـقطـ فـيـ الشـقـاءـ بـالـجـهـلـ بـالـلـهـ وـبـارـتـكـابـ الرـذـائلـ، وـبـنـيـ عـلـىـ ذـلـكـ أـنـ مـنـ

(١) المـصـدـرـ السـابـقـ جـ٣ـ صـ٣٧٩ـ - ٢٨١

الأعمال ما هو نافع للنفس بعد الموت بتحصيل السعادة، ومنها ما هو ضار لها بعده بإيقاعها في الشقاء، فمَا مانع عقل أو شرعي يحظر عليه أن يقول بعد ذلك بحكم عقله: أن معرفة الله واجبة، وأن جميع الفضائل وما يتبعها من الأعمال مفروضة، وأن الرذائل وما يكون عنها محظورة؟ وأن يصنع لذلك ما يشاء من القوانين ليدعوا بقية البشر إلى الاعتقاد بمثل ما يعتقد، وإلى أن يأخذ من الأعمال بمثل ما أخذ به حيث لم يوجد شرع يعارضه.

أما أن يكون ذلك حالاً لعامة الناس، يعلمون بعقولهم أن معرفة الله واجبة، وأن الفضائل مناط السعادة في الحياة الأخرى، والرذائل مدار الشقاء فيها، فمما لا يستطيع عاقل أن يقول به، والشهود من حال الأمم كافة يضل القائل به في رأيه...»<sup>١)</sup>.

«لقد اتفقت كلمة البشر، موحدين ووثنيين، مليين وفلسفه، إلا قليلاً لا يقام لهم وزن، على أن النفس الإنسان بقاء تحييا به بعد مفارقة البدن، وأنها لا تموت موت فناء مطلقاً، وإنما الموت المحتم هو ضرب من البطون والخقاء، وإن اختللت منازعهم في تصوير ذلك البقاء..»

كذلك قد ألهمت العقول وأشعرت النفوس أن هذا العمر القصير ليس هو منتهي ما للإنسان في الوجود، بل الإنسان ينزع هذا الجسد كما ينزع الثوب من البدن، ثم يكون حياً باقياً في طور آخر وإن لم يدرك كنهه..

شعور يهيج بالأرواح إلى تحسس هذا البقاء الأبدى، وما عسى أن تكون عليه متى وصلت إليه، وكيف الاهتداء، وأين المسبيل وقد غاب المطلوب وأعز الدليل. شعور بالحاجة إلى استعمال عقولنا في تقويم

(١) المصدر السابق ج ٣ ص ٢٩٤.

هذه المعيشة القصيرة الأمد لم يكفنا في الاستفادة على المنهج الأقوم، بل لزمننا الحاجة إلى التعليم والإرشاد، وقضاء الأزمة والأعصار في تقويم الانتظار، وتعديل الأفكار، وإصلاح الوجдан، وتهذيب الأذهان، ولا نزال إلى الآن من هم هذه الحياة الدنيا في اضطراب، لا ندرى متى تخلص منه، وفي شوق إلى طمأنينة لا نعلم متى ننتهى إليها.

هذا شأننا في فهم عالم الشهادة فماذا نؤمل من عقولنا و أفكارنا في العلم بما في عالم الغيب؟

هل فيما بين أيدينا من الشاهد معالم نهدى بها إلى الغائب؟ وهل في طرق الفكر ما يوصل كل أحد إلى معرفة ما قدر له أن يشعر بها، ويأن لا مندوحة عن القدوم عليها، ولكن لم يوهب من القوة ما ينجز تفصيل ما أعد له فيها، والشنون التي لا بد أن يكون عليها بعد مقارقة ما هو فيه، أو إلى معرفة بيد من يكون تصريف تلك الشنون؟ هل في أساليب النظر ما يأخذ بك إلى اليقين بمناطها من الاعتقادات والأعمال، وذلك الكون مجھول لديك، وتلك الحياة في غاية الغموض بالنسبة إليك؟

كلا.. فإن الصلة بين العالمين تقاد تكون منقطعة في نظر العقل ومرامي المشاعر، ولا اشتراك بينهما إلا فيك أنت، فالنظر في المعلومات الحاضرة لا يوصل إلى اليقين بحقائق تلك العوالم المستقبلة، أفليس من حكمة الصانع الحكيم - الذي أقام أمر الإنسان على قاعدة الإرشاد والتعليم، الذي خلق الإنسان وعلمه البيان، علّفه الكلام للتفahم، والكتاب للتراسل - أن يجعل من مراقب الأنفس البشرية مرتبة يغدو لها، بمحض فضله، بعض من يحصلونه من خلقه، وهو أعلم حيث يجعل رسالته، يميزهم بالفطر السليمة، ويبلغ بأرواحهم من الكمال ما يطیقون منه للاشتراق بأنوار علمه.

والأمانة على مكتنون سره، مما لو انكشف لغيرهم انكشف له  
 لفاضت له نفسه، أو ذهبت بعقله جلالته وعظمته، فيشرفون على  
 الغيب ياذنه، ويعلمون ما سيكون من شأن الناس فيه، ويكونون في  
 مراتبهم العلوية على نسبة من العالمين، نهاية الشاهد وبداية  
 الغائب، فهم في الدنيا كأنهم ليسوا من أهلها، وهم وفد الآخرة في  
 لباس من ليس من سكانها، ثم يتلقون من أمره أن يحذثوا عن جلاله  
 وما خفي على العقول من شتون حضرته الرفيعة بما يشاء أن  
 يعتقد العباد فيه، وما قدر أن يكون له مدخل في سعادتهم  
 الأخروية وأن يبيتوا للناس من أحوال الآخرة ما لا بد لهم من علمه،  
 معبرين عنه بما تحمله طاقة عقولهم ولا يبعد من متناول أفهامهم،  
 وأن يبلغوا عنه شرائع عامة، تحدد لهم سيرهم في تقويم تفوسهم،  
 وكبح شهواتهم، وتعلمهم من الأعمال ما هو مناط سعادتهم وشقائهم  
 في ذلك الكون المغيب عن مشاعرهم بتفصيله، اللاحق علمه بأعمق  
 ضماناتهم في إجماله، ويدخل في ذلك جميع الأحكام المتعلقة  
 بكليات الأفعال، ظاهرة وباطنة، ثم يؤيدهم بما لا تبلغه قوى البشر  
 من الآيات، حتى تقوم بهم الحجة، ويتم الاقتناع بصدق الرسالة  
 فيكونون بذلك رسلا من لدنـه إلى خلقـه مبشرـين ومنذـرين.

لا ريب أن الذي أحسن كل شيء خلقـه، وأبدع في كلـ كانـ صـنـعـه،  
 وجـارـ على كلـ حـيـ بماـ إـلـيـهـ حاجـتـهـ، وـلـمـ يـحرـمـ منـ رـحـمـتـهـ حـقـيرـاـ ولاـ  
 جـلـيلـاـ منـ خـلـقـهـ، يـكـونـ منـ رـأـفـتـهـ بـالـنـوـعـ الذـيـ أـجـادـ صـنـعـتـهـ، وـأـقـامـ لـهـ  
 مـنـ قـبـولـ الـعـلـمـ مـاـ يـقـومـ مـقـامـ الـمـوـاـهـبـ التـىـ اـخـتـصـ بـهـ غـيـرـهـ، أـنـ يـنـقـذـهـ  
 مـنـ حـيـرـتـهـ، وـيـخـلـصـهـ مـنـ التـخـبـطـ فـيـ أـهـمـ حـيـاتـهـ، وـالـضـلـالـ فـيـ أـنـضـلـ  
حالـيـةـ<sup>(٦)</sup>

■ «إن عقول الناس ليست سواه في معرفة الله تعالى، ولا في معرفة حياة بعد هذه الحياة، فهم وإن اتفقا في الخصوص لقوه أسمى من قواهم، وشعر معظمهم بيوم بعد هذا اليوم، ولكن أنسدت الوثنية عقولهم، وانحرفت بها عن مسلك السعادة، فليس في سعة العقل الإنساني في الأفراد كافة أن يعرف من الله ما يجب أن يعرف، ولا أن يفهم من الحياة الآخرة ما يتبعها أن يفهم، ولا أن يقرر لكل نوع من الأعمال جزاءه في تلك الدار الآخرة ، وإنما قد تيسر ذلك لقليل من اختصه الله بكمال العقل ونور البصيرة، وإن لم ينزل شرف الاقتداء بهدى نبوي، ولو بلغه لكان أسرع الناس إلى اتباعه، وهو لاء ر بما يصلون بأفكارهم إلى العرفان عن وجه غير ما يليق في الحقيقة أن ينظر منه إلى الجلال الإلهي».

ثم من أحوال الحياة الأخرى ما لا يمكن لعقل بشري أن يصل إليه وحده، وهو تفصيل اللذاند والألام، وطرق المحاسبة على الأعمال ولو بوجه ما، ومن الأعمال ما لا يمكن أن يعرف وجه القاعدة فيه، لا في هذه الحياة ولا فيما بعدها، كصور العبادات كما يرى في أعداد الركعات وبعض الأعمال في الحج في الديانة الإسلامية، وكبعض الاحتفالات في الديانة الموسوية، وضروب التوسل والزهادة في الديانة العيساوية، كل ذلك مما لا يمكن للعقل البشري أن يستقل بمعرفة وجه القاعدة فيه، ويعلم الله أن فيه سعادته.

لهذا كله كان العقل الإنساني محتاجاً في قيادة القوى الإدراكية والبدنية إلى ما هو خير له في الحياتين، إلى معين يستعين به في تحديد أحكام الأعمال وتعيين الوجه في الاعتقاد بصفات الألوهية، ومعرفة ما ينبغي أن يعرف من أحوال الآخرة، وبالجملة في وسائل السعادة في الدنيا والآخرة، ولا يكون لهذا المعين سلطان على نفسه

حتى يكون من جنسه، ليفهم منه أو عنه ما يقول، وحتى يكون ممتازاً عن سائر الأفراد بأمر فائق على ما عرف في العادة وما عرف في سنة الخليقة، ويكون بذلك مبرهناً على أنه يتكلّم عن الله الذي يعلم مصالح العباد، فيكون الفهم عنه، والثقة بأنه يتكلّم عن العليم الخبيث، معيناً للعقل على ضبط ما تشتت عليه، أو درك ما ضعف عن إدراكه، وذلك المعين هو النبي...<sup>(١)</sup>

■ «هذه عبادات الإسلام.. تتفق على ما يليق بجلال الله، وتلتئم مع المعروف عند العقول السليمة.. قال الصلاة: ركوع وسجود، وحركة وسكون، ودعاء وتضرع، وتبسيط وتعظيم، وكلها تصدر عن ذلك الشعور بالسلطان الإلهي الذي يغمر القوة البشرية، ويستغرق الحول، فتشخّص له القلوب، وتستخذى له النفوس، وليس فيها شيء يعلو على متناول العقل إلا نحو تحديد عدد الركعات، أو رمي الجمرات، على أنه مما يسهل التسلیم فيه لحكمة العليم الخبيث، وليس فيه من ظاهر العبث واستحالات المعنى ما يخل بالأصول التي وضعها الله للعقل في الفهم والتفكير.

أما الصوم: فحرمان يعظم به أمر الله في النفس، وتعرف به مقادير النعم عند فقدانها، ومكانة الإحساس الإلهي في التفضل به **﴿كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيَامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى الَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقَوْنَ﴾** (البقرة: ١٨٣).

أما أعمال الحج: فتقدير للإنسان بأوليات حاجاته، وتعهد له بتمثيل المساواة بين أفراده، ولو في العمر مرة، يرتفع فيها الامتياز بين الغنى والفقير، والمصلوك والأمير، ويظهر الجميع في معرض

(١) المصدر السابق ج ٢ ص ٣٩٦، ٣٩٧.

واحد عراة الأبدان، متجردين من آثار الصنعة، وحدث بينهم العبودية لله رب العالمين، كل ذلك مع استبقاء نعمتهم في الطواف والسعى والموافق ولمس الحجر نكراً! إبراهيم عليه السلام، وهو أبو الدين، وهو الذي سماهم المسلمين، واستقرار بعضهم على أن لا شيء من تلك البقايا الشريفة يضر وينفع، وشعار هذا الإذعان الكريم في كل عمل: «الله أكبر».

أين هذا كله مما تجد في عبادات أقوام آخرين؟ يضل فيها العقل، ويتعذر معها خلوص السر للتفزيع والتوحيد؟!...<sup>(١)</sup>

«...﴿كذلك يبيّن الله لكم الآيات﴾» (البقرة: ٢١٩) معناه: .. قد قضت حكمة الله بأن يبين لكم آياته في الأحكام المتعلقة بمصالحكم ومنافعكم، وذلك بأن يوجه عقولكم إلى ما في الأشياء من المضار والمنافع «﴿لعلكم تتقربون﴾» ففيظهر لكم الضار منها والراجح ضرره فتعلمون أنه جديربالترك فتركونه على بصيرة واقتناع بأنكم فعلمتم ما فيه المصلحة، كما يظهر لكم النافع فتطابقونه، فمن رحمته بكم لم يرد أن يعتنكم ويكلفكما لا تعقلون له فائدة إرغاما لإرادتكم وعقلكم، بل أراد بكم اليسر فعلمكم حكم الأحكام وأسرارها، وهذاكم إلى استعمال عقولكم فيها، لترتقوا بهدايته عقولاً وأرواحاً، لا لتنفعوه سبحانه أو تدفعوا عنه الضر، فإنه غنى عنكم بنفسه، حميد بذاته، عزيز بقدرته.

إن الإسلام هاد ومرشد إلى توسيع دائرة الفكر واستعمال العقل في مصالح الدارين<sup>(٢)</sup>

(١) المصدر السابق ج ٣ ص ٤٥٢، ٤٥٣.

(٢) المصدر السابق ج ٦ ص ٥٩٦

■ «...ونحن لا نحتاج على ما وراء مدركـات الحـس والـعقل إلا بالـوحي الذي جاء به نبـينا عـلـيـه السـلام، وإنـا نـقـفـ عندـ الـوـحـيـ لا نـزـيدـ ولا نـنـقـصـ»<sup>(١)</sup> والـتـصـدـيقـ بـذـلـكـ لـا يـتـوقـفـ عـلـى مـعـرـفـةـ كـيـفـيـتـهـ، فـإـنـ أـكـثـرـ مـا تـصـدـقـ بـهـ تـصـدـيقـ يـقـيـنـ لـا نـعـرـفـ حـقـيـقـتـهـ وـكـنـهـ لـا كـيـفـيـةـ تـكـوـيـنـهـ وـإـيـجادـهـ»<sup>(٢)</sup>

■ «... إِنَّ اللَّهَ لَا يَظْلِمُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ وَإِنْ تَكُ حَسْنَةٌ يَضْعِفُهَا وَيُؤْزِنْ مِنْ لَذْنَةِ أَجْرًا عَظِيمًا» (النساء: ٤٠).. وللعايشين بالكتاب وبعقائده الناس كلام في الآية أقاموا على أساس مذاهبهم، فمن ذلك قول المعتزلة: إنه يجوز الظلم على الله تعالى، لأنه لو لم يكن جائزًا لما تمدح بتنفيذه، ورد عليهم الآخرون بأنه تعالى نفى عن نفسه السنة والنوم، وأنتم متفقون معنا على استحالـة ذلك عليه، فردوـا عليهم بأن نـفـي الـظـلـمـ كـلـامـ فـي أـفـعـالـهـ، وـنـفـي النـوـمـ كـلـامـ فـي صـفـاتـهـ، وـفـرقـ بـيـنـهـماـ.

وهـذا كـلـهـ منـ الجـدـلـ الـبـاطـلـ وـالـهـدـيـانـ، وـادـخـالـ الـفـلـسـفـةـ فـي الـدـيـنـ بـغـيـرـ عـقـلـ وـلـاـ بـيـانـ، وـمـثـلـهـ قـولـ بـعـضـ الـمـنـتـعـيـنـ إـلـى الـسـنـةـ بـجـواـزـ تـخـلـفـ الـوـعـيـدـ، وـلـاـ يـعـدـ ذـلـكـ ظـلـمـاـ، لـأـنـ الـظـلـمـ لـاـ يـتـصـورـ مـنـهـ تـعـالـىـ، وـبـلـغـ بـهـمـ الـجـهـلـ مـنـ تـأـيـيدـ هـذـاـ الرـأـيـ إـلـىـ تـحـوـيـلـ الـكـذـبـ عـلـىـ اللـهـ تـعـالـىـ، وـجـعـلـوـاـ هـذـاـ نـصـرـاـ لـلـسـنـةـ، وـلـذـيـ قـذـفـ بـهـوـلـاءـ فـيـ هـذـهـ الـمـهـاوـيـ هـوـ الـجـدـلـ وـالـمـرـاءـ لـتـأـيـيدـ الـمـذـاهـبـ الـتـيـ تـقـلـدـهـاـ، وـالتـزـامـ كـلـ فـرـيقـ تـغـيـيدـ الـآـخـرـ وـإـظـهـارـ خـطـئـهـ، لـاـ طـلـبـ الـحـقـ أـيـنـماـ ظـهـرـهـ، وـلـهـمـ مـثـلـ هـذـهـ الـجـهـالـاتـ الـكـثـيرـ الـبـعـيـدـ عـنـ كـتـابـ اللـهـ وـدـيـنـهـ، كـقـولـ الـمـعـزلـةـ: إـنـ

(١) المصـدرـ السـابـقـ جـصـ ١٦٦.

(٢) المصـدرـ السـابـقـ جـصـ ٢١٥.

بعض الأشياء حسن ذاته وبعضها قبيح ذاته، ويجب على الله تعالى أن يفعل الأصلح من الأمرين الجائزين، وكقول بعض من لم يفهم مسألة أفعال العباد بما يدل على جواز العيب على الله تعالى، وكل هذا جهل.

والذى يفهم من الآية: أن هناك حقيقة ثابتة فى نفسها وهى الظلم، وأن هذا لا يقع من الله تعالى، لأنه من النقص الذى يتنتزه عنه، وهو ذو الكمال المطلقاً والفضل العظيم، وقد خلق للناس مشاعر يدركون بها وعقولاً يهتدون بها إلى ما لا يدركه الحس، وشرع لهم من أحكام الدين وأدابه ما لا تستقل عقولهم بالوصول إلى مثله فى هدایتهم وحفظ مصالحهم، وجعل فوائد الدين وأدابه سانحة إلى الخير صارفة عن الشر لتأييدها بالوعيد والوعيد، فمن وقع بعد ذلك فيما يضره ويؤذيه وتركت عليه عقوبته كان هو الظالم لنفسه، لأن الله لا يظلم أحداً»<sup>(١)</sup>.

\* \* \*

(١) المصدر السابق ج ٥ ص ٢٢٣، ٢٢٤

## السُّنن الْكُوُنِيَّةُ وَالاجتِماعِيَّةُ

[إن العلم بسنن الله تعالى هو علم من أعلم العلوم وأنفعها، ومن هذه السنن سنن كونية حاكمة لسير الوجود. وسنن اجتماعية حاكمة للجتماع والتاريخ والحضارات. ومع السنن المعتادة هناك السنة الفارقة للعادة. وهناك سنن للأمم، وأخرى للأفراد. وليس من الممكن تسليم أن يذهب إلى إنكار هذه السنن - التي هي علم الاجتماع الإسلامي - إلا إذا كفر بدينه قبل أن يلتف بعقله!]

محمد عبد

أما الدعامة الثالثة من دعائم نظرية الإمام محمد عبده في العقلانية الإسلامية فهى السنن والقوانين الإلهية الحاكمة للكون والمجتمع..

وفي الحديث عن هذه السنن وقف الأستاذ الإمام وقفات غير مسبوقة وهو يتحدث في تفسير الآيات القرآنية التي تحدثت عن سنن الله الحاكمة لحركة الكون.. وسير التاريخ.. وقيام الحضارات وسقوطها.. وأساليب التقدم والخلف في الأمم والمجتمعات.. وتناول الازدهار والانحطاط بين الناس».

ولقد تمنى الإمام محمد عبده - يومئذ - أن يصوغ المسلمين «علم السنن» - علم الاجتماع الديني - مستلهمين أصوله من القرآن الكريم، كما صنعوا ذلك مع العلوم الشرعية الأخرى.. بل ومع العلوم الاجتماعية الإنسانية.. ومع فلسفتهم في تطبيقات العلوم الطبيعية، وفي المناهج التي حكمت العقل الإسلامي فيها.

كذلك، نبه الأستاذ الإمام على أن هذه السنن الربانية الحاكمة لحركة الكون وسير الاجتماع الإنساني، ليست هي «الحتمية» الجبرية القاهرة للإنسان، وإنما هي القوانين المسخّرة - كغيرها - للإنسان، فإذا اكتشفها، ووعي قوانين حركتها، وجاد في مخالفتها والسيطرة عليها، استطاع توجيهها لخدمة التقدم والنهوض.

ومن بين «مقالات الأستاذ الإمام في السنن».. يمكن أن نقتبس هذه السطور التي يقول فيها:

«إن لله في الأمم والأكون سنن لا تتبدل.. وهي التي تسمى شرائع، أو نواميس، أو قوانين.. ونظام المجتمعات البشرية وما يحدث فيها.. هو نظام واحد لا يتغير ولا يتبدل.. وعلى من يطلب

السعادة في المجتمع أن ينظر في أصول هذا النظام حتى يرد إليه أعماليه، ويبني عليها سيرته، وما يأخذ به نفسه. فإن غفل عن ذلك غافل فلا ينتظر إلا الشقاء، وإن ارتفع في الصالحين نسبة، أو اتصل بالمقربين سببه، فمهما بحث الناظر وفker، وكشف وقرر أى لنا بأحكام تلك السنن، فهو يجري على طبيعة الدين، وطبيعة الدين لا تتجافي عنه، ولا تنفر منه<sup>(١)</sup>.

﴿فَخُذْتُ مِنْ قَبْلِكُمْ سَنَنَ فَبَيْرُوا فِي الْأَرْضِ فَانظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُكَذِّبِينَ﴾ (آل عمران: ١٢٧).

إن إرشاد الله إيانا أن له في خلقه سننا، يوجب علينا أن يجعل هذه السنن علما من العلوم المدونة، لنتستدِّم ما فيها من الهداية والموعظة على أكمل وجه، فيجِب على الأمة - في مجموعها - أن يكون فيها قوم يبيتون لها سنن الله في خلقه، كما فعلوا في غير هذا العلم من العلوم والفنون التي أرشد إليها القرآن بالإجمال، وبينها العلماء بالتفصيل عملا بارشاده، كالتوحيد، والأصول، والفقه.

والعلم بسنن الله تعالى من أهم العلوم وأنفعها، والقرآن يحيل عليه في مواضع كثيرة، وقد دلنا على مأخذة من أحوال الأمم، إذ أمرنا أن نسير في الأرض لأجل احتلالنا ومعرفة حقيقتها<sup>(٢)</sup>.

وبهذا الأصل، الذي قام على الكتاب وصحيح السنة وعمل النبي ﷺ هدَّت بين يدي العقل كل سبيل، وأزيلت من سبيله جميع

(١) المصدر السابق ج ٣ ص ٢٨٤

(٢) المصدر السابق ج ٥ ص ٩٥، ٩٤

العقبات، واتسع له المجال إلى غير حد<sup>(١)</sup>. أما اسم هذا العلم، فلكل أن تسميه علم السنن الإلهية، أو علم الاجتماع، أو علم السياسة الدينية، سُمِّي بما شئت، فلا حرج في التسمية<sup>(٢)</sup>.

\* \* \*

كذلك ضرب الأستاذ الإمام الأمثال لهذه السنن الإلهية والقوانين الحاكمة لحركة الكون وسير التاريخ والمجتمع الإنساني.. ففتح الأبواب أمام صياغة أبواب هذا العلم الإسلامي.. وذلك من مثل:

- ١- سنة الاجتماع الإنساني.. والتواصل والتعاون لتحقيق المصالح..
- ٢- وسنة المداولة للأيام والدول بين الناس..
- ٣- وسنن الله في الغنى والفقر.. والتمايز في ذلك بين الأمم والأفراد..
- ٤- وسنن التدافع بين الحق والباطل..
- ٥- وسنن الله في إحياء الأمم وإماتتها..
- ٦- وسنن الله في الإملاء للكافرين..
- ٧- وسنة التبديل والتغيير..
- ٨- كما تحدث الأستاذ الإمام عن السنن الجارية والسنن الخارقة..  
فكان «مقاله في السنن الإلهية» دعامة من دعائم نظريته في العقلانية الإسلامية..

\* \* \*

(١) المصدر السابق ج ٣ ص ٣٩٦.

(٢) المصدر السابق ج ٩ ص ١٠٠.

## مقال في السنن الكونية والاجتماعية

[في هذه الصفحات جمعنا ما كتبه الإمام محمد عبد الله في السنن التوبية والاجتماعية. فكان هذا «المقال» - الذي ألفنا بين «البنات» - «وبيقة» التأسيس لهذا العلم - علم الاجتماع الإسلامي - الذي ينتظر العلماء والباحثين، الذين يبلورونه، حتى يأخذ مكانه المميز بين علوم الإسلام]

لهذه القوانين التي لا تبدل لها ولا تحويل، حتى ولو حست نوايا هذا الإنسان، وعاش غارقاً في بحار الأمنيات والأحلام والأدعية والتوسلات.. وصدق الله العظيم: **«لَيْسَ بِأَمَانِكُمْ وَلَا أَمَانِي أَهْلُ الْكِتَابِ مِنْ يَعْمَلُ سُوءًا يَجْزِيهِ وَلَا يَجِدُ لَهُ مِنْ دُونِ اللَّهِ وَلِيًّا وَلَا نَصِيرًا»** (النساء: ١٢٣).

\* \* \*

وغير التميّز بالريادة في الوعي بالأصول القرآنية لهذا العلم - علم السنن الإلهية.. والمجتمع الديني - تميّز الأستاذ الإمام بالإفاضة في الحديث عن هذه السنن الإلهية - وهو يفسر الآيات القرآنية التي أشارت إليها.. حتى لمستطاع أن «نولف» من وقوفاته في هذا المقام «مقالاً في السنن الإلهية» لا تجد له نظيراً عند غيره من العباقرة الذين تصدوا لتفسير القرآن الكريم.. وكيف لا.. وقد وصف الإمام محمد البشير الإبراهيمي [١٣٨٥-١٣٠٦هـ / ١٨٨٩-١٩٦٥م] تفسير محمد عبده للقرآن.. بأنه «المنهج المعجزة.. والتفسير لمعجزات القرآن.. المنبني بظهور إمام المفسرين بلا منازع.. الذي كان أبلغ من تكلم في التفسير بياناً لهدى القرآن.. وفيهما لأسراره.. وتوفيقاً بين آيات الله في القرآن وبين آياته في الأكون.. فكان - هذا التفسير - فيضنا من الهام الله أجراه على قلب ذلك الإمام وعلى لسانه بما لم تنطلي عليه حناياً عالم ولا صحائف كتاب.. لقد جلا بدروسه في تفسير كتاب الله عن حقائقه التي حام حولها من سيقه ولم يقع عليها.. فكان آية على أن القرآن لا يفسر إلا بلسانين لسان العرب ولسان الزمان».<sup>١١</sup>

\* \* \*

(١) [آثار الإمام محمد البشير الإبراهيمي] ج ١ من ٢٤٢، ٣٢٧، ٢٢٧ ص ٢٥٢ جمع وتقدير: د. أحمد طالب الإبراهيمي، طبعة بيروت، سنة ١٩٩٧م.

نعم.. نستطيع أن «نؤلف» مقالاً مختاراً في علم السنن الإلهية، من الصفحات العديدة التي أفردها الأستاذ الإمام لهذا المبحث، الذي تفرد به من بين العباءة الذين تميزوا في تفسير القرآن الكريم..

لقد قال الأستاذ الإمام - وهو يفسر قول الله - سبحانه وتعالى - **«فَذَكَرْتُ مِنْ قَبْلِكُمْ سَنَنَ فَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَانظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُكَذِّبِينَ»** (آل عمران: ١٢٧)

«إن إرشاد الله إيانا إلى أن له في خلقه سننا، يوجب علينا أن نجعل هذه السنن علماً من العلوم المدونة لنتستدِّم ما فيها من الهدایة والموعظة على أكمل وجه، فيجب على الأمة في مجموعها أن يكون فيها قوم يبيّنون لها سنن الله في خلقه، كما فعلوا في غير هذا العلم من العلوم والفنون التي أرشد إليها القرآن بالإجمال، وبينها العلماء بالتفصيل، عملاً بإرشاده، كالتوحيد، والأصول والفقه»

والعلم بسنن الله تعالى من أهم العلوم وأنفعها، والقرآن يحيل عليه في مواضع كثيرة، وقد دلنا على مأخذ هذه من أحوال الأمم: إذ أمرنا أن تسير في الأرض لأجل اجتلانها ومعرفة حقيقتها

ولا يُحتج علينا بعدم تدوين الصحابة لها، فإن الصحابة لم يدونوا غير هذا العلم من العلوم الشرعية التي وضع لها الأصول والقواعد، وفرعت منها الفروع والمسائل. وإنني لا أشك في كون الصحابة كانوا مهتمين بهذه السنن وعالقين بمراد الله من وراء ذكرها، يعني أنهم بما لهم من معرفة أحوال القبائل العربية والشعوب القريبة منهم، ومن التجارب والأخبار في الحرب وغيرها، وبما منحوا من الذكاء والحنق وقوة الاستبطاط كانوا يفهمون المراد من سنن الله

تعالى، وبهتدون بها في حروبهم وقتلوا عاليتهم وسياستهم للأمم التي استولوا عليها، وما كانوا عليه من العلم بالتجربة والعمل أنفع من العلم النظري الممحض. وكذلك كانت علومهم كلها.

ولما اختلفت حالة العصر اختلافاً احتاجت معه الأمة إلى تدوين علم الأحكام وعلم العقائد وغيرهما، كانت محتاجة أيضاً إلى تدوين هذا العلم، ولكن تسعيبه علم السنن الإلهية، أو علم الاجتماع، أو علم السياسة الدينية، سُمّ بما شئت، فلا حرج في التسمية.

ومعنى الجملة [الأية]: انتظروا إلى من تقدمكم من الصالحين والمكذبين، فإذا أنتם سلكتم سبيل الصالحين فعاقبتكم كعاقبتهم، وإن سلكتم سبيل المكذبين فعاقبتهم كعاقبتهم. وفي هذا تذكرة لمن خالف أمر النبي ﷺ في أحد. ففي الآية مجرى أمن ومجارى خوف، فهو على بشارته لهم فيها بالنصر وهلاك عدوهم، يذكرهم عاقبة الميل عن سنته، ويبين لهم إنهم إذا ساروا في طريق الضالين من قبلهم فإنهم ينتهون إلى مثل ما انتهوا إليه، فالآية خبر وتشريع، وهي طيبة وعد ووعيد.

﴿فَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَانظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُكَذِّبِينَ﴾: أي أن المصارعة بين الحق والباطل قد وقعت من الأمم الماضية، وكان أهل الحق يغلبون أهل الباطل وينصرون عليهم بالصبر والتقوى. وكان ذلك يجري بأسباب مطردة، وعلى طرائق مستقيمة، يعلم منها أن صاحب الحق إذا حافظ عليه يُنصر ويرث الأرض، وأن من ينحرف عنه ويعيث في الأرض فساداً يخذل وتكون عاقبته الدمار. فسيروا في الأرض واستقرُوا ما حل بالأمم ليحصل لكم العلم الصحيح التفصيلي بذلك، وهو الذي يحصل به اليقين ويترتب عليه العمل.

والسير في الأرض، والبحث عن أحوال الماضين، وتعرف ما حل بهم هو الذي يوصل إلى معرفة تلك السنن والاعتبار بها كما ينبغي. نعم، إن النظر في التاريخ الذي يشرح ما عرفه الذين ساروا في الأرض ورأوا آثار الذين خلوا، يعطي الإنسان من المعرفة ما يهديه إلى تلك السنن، ويغديه عظة واعتباراً، ولكن دون اعتبار الذي يسير في الأرض بنفسه، ويرى الآثار بعينه، ولذلك أمر بالسير والنظر.

ثم أتى بقوله: **﴿هذا بيان للناس وهذا وموعدة للمتقين﴾** (آل عمران: ١٢٨) كأنه يقول: إن كل إنسان له عقل يعتبر به، فهو يفهم أن السير في الأرض يدل على تلك السنن، ولكن المؤمن المتقوى أجدر به فهمها؛ لأن كتابه أرشده إليها، وأجدر كذلك بالاهتمام والاتعاظ بها.

إن لسير الناس في الحياة سenna يؤذى بعضها إلى الخير والسعادة وببعضها إلى ال�لاك والسفاء، وإن من يتبع تلك السنن فلا بد أن ينتهي إلى غايتها، سواء كان مؤمناً أو كافراً، كما قال سيدنا على: «إن هؤلاء قد انتصروا باجتماعهم على باطلهم، وخذلتם بتفرقكم عن حركم...»

■ ومن هذه السنن أن اجتماع الناس وتواصتهم وتعاونهم على طلب مصلحة من مصالحهم يكون، مع الثبات، من أسباب تجاههم ووصولهم إلى مقصدهم، سواء كان ما اجتمعوا عليه حقاً أو باطلاً. وإنما يصلون إلى مقصدهم بشيء من الحق والخير، ويكون ما عندهم من الباطل قد ثبت باستناده إلى ما معهم من الحق، وهو فضيلة الاجتماع والتعاون والثبات. فالفضائل لها عمد من الحق، فإذا قام رجل يدعوى باطلة، ولكن رأى جمهور من الناس أنه محق يدعو إلى شيء نافع، وأنه يجب نصره، فاجتمعوا عليه ونصروه، وثبتوا على ذلك، فإنهم ينجحون معه بهذه الصفات، ولكن الغالب أن الباطل لا

يدوم، بل لا يستمر زمنا طويلا؛ لأنه ليس له في الواقع ما يؤيده، بل له ما يقاومه، فيكون صاحبه دائما متزلا، فإذا جاء الحق ووجد أنصارا يجرون على سنة الاجتماع في التعاون والتفاوض، ويؤيدون الداعي إليه بالثبات والتعاون، فإنه لا يلبث أن يدفع الباطل، وتكون العاقبة لأهله، فإن شابت حقهم شائبة من الباطل، أو انحرفوا عن سنت الله في تأييده، فإن العاقبة تتذرهم بسوء المصير.

فالقرآن يهدينا في مسائل الحرب والتفاوض مع غيرنا إلى أن نعرف أنفسنا وكيف استعدادنا لنكون على بصيرة من حقنا ومن السير على سنت الله في طلبه وفي حفظه، وأن نعرف كذلك حال خصمنا، ونضع الميزان بيننا وبينه، والا كنا غير مهتمين ولا متعظين

﴿وَلَا تَهْنُوا وَلَا تَحْزِنُوا وَإِنَّمَا الْأَعْلَوْنَ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ﴾

(آل عمران: ١٣٩).

كأنه يقول: انتظروا في سنت من قبلكم تجدوا أنه ما اجتمع قوم على حق، وأحكموا أمرهم وأخذوا أهبيتهم وأعدوا لكل أمر عدته، ولم يظلموا أنفسهم في العمل لنصرته، إلا وظفروا بما طلبوا، وعواضوا مما خسروا، فتحولوا وجوهكم عن جهة ما خسربتم، ولو لها جهة ما يستقبلكم، وانهضوا به بالعزيمة والحزم، مع التوكل على الله عز وجل..

والحزن إنما يكون على فقد ما لا عوض منه، وإن لكم خير عوض مما فقدتم، وأنتم الأعلون، برجحانكم عليهم في مجموع الوقتين - بدر وأحد- إذ الذين قتلوا منهم أكثر من الذين قتلوا منكم، على كثرتهم وقلتكم.

﴿وَتَلَكَ الْأَيَامُ نَذَاوْلَهَا بَيْنَ النَّاسِ﴾ (آل عمران: ١٤٠).

هذه قاعدة كقاعدة **(فَذَلِكَ مِنْ فَيْلَكُمْ سَنَنُ)**، أي هذه سنة من تلك السنن، وهي ظاهرة بين الناس، بصرف النظر عن المحققين والمبطلين.

والماهنة في الواقع تكون مبنية على أعمال الناس، فلا تكون الدولة لفريق دون آخر جزافاً، وإنما تكون لمن عرف أسبابها ورعاها حق رعايتها، أي إذا علمتم أن ذلك سنة فعليكم أن لا تهنووا ولا تضعفوا بما أصابكم: لأنكم تعلمون أن الدولة تدول.

والعبارة توصى إلى شيء مطوى كان معلوماً لهم، وهو أن لكل دولة، فكأنه قال: إذا كانت المماهنة منوطبة بالأعمال التي تفضي إليها، فعليكم أن تقوموا بهذه الأعمال وتحكموها أتم إحكام.

وان العلم إذا لم يصدقه العمل لا يعتد به، وإن المسلم ما خلق ليهوي وليلعب، ولا ليكسل ويتواكل، ولا لينال الغلفر والسيادة بخوارق العادات، وتبدل سنن الله في المخلوقات، بل خلق ليكون أكثر الناس جداً في العمل، وأشدهم محافظة على النواميس والسنن<sup>(١)</sup>.

\* \* \*

## ■ السنن الكونية.. والاجتماعية:

لقد كشف الإسلام عن العقل غمة من الوهم فيما يعرض من حوادث الكون الكبير «العالم» والكون الصغير «الإنسان»، فقرر أن آيات الله الكبرى في صنع العالم، إنما يجري أمرها على السنن الإلهية التي فدرها الله في علمه الأزلية، لا يغيرها شيء من الطوارئ

(١) [الأعمال الكاملة للإمام محمد عبد] ج ٥ ح ٩٩ - ١٠٥ . طبعة بيروت، سنة ١٩٧٢م.

الجزئية، غير أنه لا يجوز أن يغفل شأن الله فيها، بل ينبغي أن يحبي ذكره عند رؤيتها، فقد جاء على لسان النبي ﷺ: «إن الشمس والقمر أيتان من آيات الله لا يخسفان بموت أحد ولا بحياته. فإذا رأيتم ذلك فاذكروا الله». وفيه تصريح بأن جميع آيات الكون تجري على نظام واحد، لا يقضى فيه إلا العناية الأزلية على السنن التي أقامته عليها.

ثم أماط اللثام عن حال الإنسان في النعم التي يتمتع بها الأشخاص أو الأمم والمحاسبات التي يُرزاًون بها، ففصل بين الأمرين فصلاً لا مجال معه للخلط بينهما، قاماً النعم التي يفتح الله بها بعض الأشخاص في هذه الحياة، والرزايا التي يُرزاً بها في نفسه وكثير منها - كالثروة والجاه والقوه واليدين أو الفقر والضعف والضعف والفقد - قد لا يكون كاسبيها أو جالبها ما عليه الشخص في سيرته من استقامة وعوج، أو طاعة وعصيان، وكثيراً ما أمهل الله بعض الطفاة البغاء، أو الغجرة الفسقة، وترك لهم متع الحياة الدنيا، وكثيراً ما امتحن الله الصالحين من عباده، وأثنى عليهم في الاستسلام لحكمه، وهو الذين إذا أصابتهم مصيبة عبروا عن إخلاصهم في التسليم بقولهم: ﴿إِنَّا لِهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ﴾ (آل بقرة ١٥٦) فلا غضب زيد ولا رضى عمرو، ولا إخلاص سيرة ولا فساد عمل مما يكون له دخل في هذه الرزايا ولا تلك النعم الخاصة، اللهم إلا فيما ارتبطه بالعمل ارتباط المسبب بالسبب على جاري العادة، كارتباط الفقر بالإسراف، والذل بالجهل، وضياع السلطان بالظلم، وكارتباط الثروة بحسن التدبير في الأغلب، والمكانة عند الناس بالسعى في صالحهم على الأكثـر، وما يشبه ذلك مما هو مبين في علم آخر.

أما شأن الأمم فليس على ذلك، فإن الروح الذي أودعه الله جميع شرائعه الإلهية، من تصحيح الفكر، وتسديد النظر، وتأديب الأهواء، وتحديد مطامع الشهوات، والدخول إلى كل أمر من بابه، وطلب كل رغبية من أسبابها، وحفظ الأمانة، واستشعار الأخوة، والتعاون على البر والتناصح في الخير والشر، وغير ذلك من أصول الفضائل، ذلك الروح هو مصدر حياة الأمم وشرق سعادتها في هذه الدنيا قبل الآخرة «وَمَنْ يَرْدُ ثَوَابَ الدُّنْيَا نُؤْتَهُ مِنْهَا» (آل عمران ١٤٥) ولن يسلب الله عنها نعمته مادام هذا الروح فيها «وَإِذَا أَرَدْنَا أَنْ نَهَكُ قُرْيَةً أَمْرَنَا مُتَرْفِيهَا فَفَسَقُوا فِيهَا فَحَقٌّ عَلَيْهَا الْقُولُ فَدَمَرْنَاهَا تَدْمِيرًا» (الإسراء: ١٦) أمرناهم بالحق ففسقوا عنه إلى الباطل.. «إِنَّ اللَّهَ لَا يَنْغِيرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّى يَغْيِرُوا مَا بِأَنفُسِهِمْ» (الرعد: ١١) «سَلَةُ اللَّهِ فِي الَّذِينَ خَلَوْا مِنْ قَبْلِ وَلَنْ تَجِدَ لِسَنَةَ اللَّهِ تَهْبِيلًا» (الأحزاب: ٦٢) وما أجمل ما قاله العباس بن عبد العطاء في استسقائه: «اللهم إله لم ينزل بلاء إلا بذنب، ولم يرفع إلا بتوبة».

على هذه السنن جرى سلف الأمة، فبينما كان المسلم يرفع روحه بهذه العقائد السامية، ويأخذ نفسه بما يتبعها من الأعمال الجليلة، وكان غيره يظن أنه يزلزل الأرض بدعائه، ويشق الفلك ببكائه، وهو ولع بأهوائه، ماض في غلواته، وما كان يعني عنه ظنه من الحق شيئاً»<sup>(١)</sup>

(١) المصدر السابق. ج ٣ ص ٤٥٣، ٤٥٤

**﴿لَتَبْلُوُنَّ فِي أَمْوَالِكُمْ وَأَنفُسِكُمْ﴾** (آل عمران ١٨٦). إن الله تعالى لم يكفل للمسلمين الحفظ والنصر والسيادة لأنهم مسلمون، وإنما يكلفهم الجري على سنته تعالى كغيرهم، فلا بد لهم من الاستعداد للدعاية دائمًا، وذلك يقتضي بذل المال والنفس. وإن الرسول ﷺ لا ينفع أمة قد خالفت السنن والطبائع. فلا تغتروا بوجودكم معه، مع المخالفة لله وله، فهو لا يحميكم مما تقتضيه سنن الله فيكم<sup>٣</sup>

### ■ سنت الله في إحياء الأمم وأماتتها:

**﴿أَلَمْ يَرَ إِلَى الَّذِينَ خَرَجُوا مِنْ دِيَارِهِمْ وَهُمُ الْوَفُّ حَذَرَ الْمَوْتَ فَقَالَ لَهُمْ اللَّهُ مُؤْمِنُوا ثُمَّ أَحْيَاهُمْ إِنَّ اللَّهَ لَذُو فَضْلٍ عَلَى النَّاسِ وَلَكُنْ أَكْثَرُ النَّاسِ لَا يَشْكُرُونَ﴾** (٤٣) وفاثروا في سبيل الله واعلموا أن الله سميع عليم<sup>٤</sup> (المقدمة، ٢٤٤، ٢٤٣)

... والكلام في القوم، لا في أفراد لهم خصوصية، لأن العبراء بيان سنته تعالى في الأمم التي تجبن فلا تدفع العاديين عليها، ومعنى حياة الأمم وموتها في عرف الناس جميعهم معروف فمعنى موت أولئك القوم هو أن العدو تکل بهم فأفني قوتهم، وأزال استقلال أمتهم، حتى صارت لا تعد أمة، بأن تفرق شملها، وذهب جامعتها. فكل من بقي من أفرادها خاضعون للغالبين، ضائعون فيهم، مدغمون في غمارهم، لا وجود لهم في أنفسهم، وإنما وجودهم تابع لوجود غيرهم، ومعنى حياتهم هو عود الاستقلال إليهم.

وذلك أن من رحمة الله تعالى في البلاء يصيب الناس أنه يكون تأدبياً لهم، ومطهراً لآنفوسهم مما عرض لها من دنس الأخلاق

(١) المنحدر انسابيـ جـ ٩ صـ ١٤٧، ١٣٠.

الذميمة. أشعر الله أولئك القوم بسوء عاقبة الجبن والخوف والفشل والتخاذل بما أذاقهم من ممارتها، فجمعوا كلّتهم، ووثقوا رابطهم، حتى عادت لهم وحدتهم قوية فاعتزوا وكثروا إلى أن خرجوا من ذل العبودية التي كانوا فيها إلى عَزِّ الاستقلال، فهذا معنى حياة الأمم وموتها. يموت قوم منهم باحتتمال الظلم، ويذلُّ آخرون حتى كأنهم أموات، إذ لا تصدر عنهم أعمال الأمم الحية، من حفظ سياج الوحدة، وحماية البيضة، بتكافل أفراد الأمة ومنعتهم، فيعتبر الباقون فينهضون إلى تدارك ما فات، والاستعداد لما هو آت، ويتعلمون من فعل عدوهم بهم كيف يدفعونه عنهم. قال علىٰ - كرم الله وجهه - «إن بقية السيف هي الباقيه». أي التي يحيا بها أولئك الميتون فالموت والإحياء واقعان على القوم في مجموعهم.. والحكمة في هذا الخطاب تقرير معنى وحدة الأمة وتكافلها، وتأثير سيرة بعضها في بعض حتى كأنها شخص واحد، وكل جماعة منها كعضو منه.

[إن الله لذو فضل على الناس] كافة بما جعل في موتهم من الحياة، إذ جعل المصائب والعظام محببة لهم والعزائم، كما جعل البهتان والجبن وغيرهما من الأخلاق التي أفسدتها الترف والسرف من أسباب ضعف الأمم. وجعل ضعف أمم مغرياً لأمة قوية بالوثبات عليها، والأعداء على استقلالها، وجعل الاعتداء منها للقوى الكائنة في المعنى عليه، وملجاً له إلى استعمال مواهب الله فيما وهبت لأجله، حتى تحيى الأمم حياة عزيزة، وبظهور فضل الله تعالى فيها

والمراد بالفضل هنا الفضل العام، وهو أنه تعالى جعل إمامة الناس بما يسلط على الأمة من الأعداء يتكلّون بها بمثابة هدم البناء القديم المتداعي، والضرورة قاضية ببناء، فلا جرم تتبّعه الهمة إلى هذا البناء الجديد فيكون حياة جديدة للأمة.

تفسد الأخلاق بالأمم فتسوء الأعمال، فيسلط الله على فاسدي الأخلاق النكبات ليتأدب الباقي منهم، فيجتهدوا في إزالة الفساد وإدالة الصلاح، ويكون ما هلك من الأمة بمثابة العضو الفاسد المصاب «بالغنفرينا» يبتره الطبيب ليسلم الجسد كله، ومن لا يقبل هذا التأديب الإلهي فإن عدل الله في الأرض يتحقق منها **﴿وَمَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ أَنْصَارٍ﴾** (البقرة: ٢٧٠).

فهذه سنة من سنن الاجتماع، بينها القرآن، وكان الناس في غفلة عنها، ولهذا قال: **﴿وَلَكُنْ أَكْثَرُ النَّاسِ لَا يَشْكُرُونَ﴾** أى لا يقومون بحقوق النعمة، ولا يستفيدون من بيان هذه السنة، أى هذا شأن أكثر الناس في **غَفَّاتِهِمْ وَجَهَّاتِهِمْ** بحكمة ربهم، فلا تكونوا كذلك أيها المؤمنون، بل اعتبروا بما تنزل عليكم وتأنبو به لستفيدوا من كل حوادث الكون، حتى مما يتزلبكم من البلاء إذا وقع منكم تفريط في بعض الشئون، واعلموا أن الجن عن مدافعة الأعداء، وتسليم الديار بالهزيمة والغرار، هو الموت المحفوظ بالخزي والعار، وأن الحياة العزيزة الطيبة هي الحياة العملية المحفوظة من عدوان المعتدين، فلا تقصروا في حماية جامعتكم في الملة والدين<sup>١١</sup>.

**■ من سنن الاجتماع البشري: الاملاء للكافرين:**  
**﴿إِنَّ الَّذِينَ اشْتَرَوُ الْكُفَّارَ بِالإِيمَانِ لَنْ يَضْرُبُوا اللَّهُ شَيْئاً وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ﴾** (آل عمران: ١٧٧).

... وقد يعرض البعض الأفكار وهم في هذا المقام ويحول فيها صورة ما يتمتعون به من اللذات والقوه وإمكان نيلهم من المؤمنين إذا أذنوا - كما نالوا منهم يوم أحد بذنبهم وتقديرهم - فيقول

(١) المصدر السابق. ج ٥ ص ٦٩٢، ٦٩٥، ٦٩٦.

الواهم آمنا وصدقنا أن هولاء سيذبحون في الآخرة ولا يكون لهم  
نصيب من نعيمها، ولكن، أليسوا الآن منمتعين بالدنيا؟ أليس لهم  
فيها من القوة ما يمكنهم من الاعتداء علينا؟!

وقد كشف هذا الوهم قوله تعالى: ﴿وَلَا يَخْسِنُ الَّذِينَ كَفَرُوا أَنْمَا  
نَعْلَى لَهُمْ خَيْرٌ لِأَنفُسِهِمْ إِنَّمَا نَعْلَى لَهُمْ لِيَرْزَادُوهُ إِنَّمَا وَلَهُمْ عَذَابٌ مُهِمِّنٌ﴾<sup>١٧٨</sup> (آل عمران: ١٧٨). فحين لئنا سنة حكيمة من سنته في الاجتماع البشري،  
وهي أن الإنسان يبلغ الخير بعمله الحسن، ويقع في الضير بتقصيره  
في العمل الصالح وتشميره في عمل السينات، والعبرة بالخواتيم.  
فكأنه قال: إن هذا الإملاء للكافرين ليس عنابة من الله بهم، وإنما  
هو جرى على سنته في الخلق، وهي أن يكون ما يصيب الإنسان من  
خير وضر هو ثمرة عمله.

ومن مقتضى هذه السنة العادلة أن يكون الإملاء للكافر علة  
لغروره، وسببا لاسترساله في قجوره، فيوقعه ذلك في الإثم الذي  
يترب عليه العذاب المهيمن<sup>١٧٩</sup>.

### ■ سنة التبديل والتغيير:

﴿سُلْ بَنِي إِسْرَائِيلَ كُمْ أَتَيْنَاهُمْ مِنْ آيَةٍ بَيْنَهُمْ وَمَنْ يَنْدُلْ نُعْصَمَةَ اللَّهِ مِنْ بَعْدِ  
مَا جَاءَهُ فَإِنَّ اللَّهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ﴾ (البقرة: ٢١١).

... والأية عبرة للمخاطبين بالقرآن من المؤمنين، لا حكاية  
تاريخية عن بنى إسرائيل. ولكن هل يعتبر بها المنتسبون إلى القرآن؟!  
وهل يفهمون منها أن ملتهم الذي يتخلص ظله عن رعوسهم عاماً بعد

(١) المصدر السابق ج ٥ ص ١٣٨ .

عام، وعزمهم الذي تتخطفه منهم حوادث الأيام ما يذلهم الله تعالى إلا بعد ما يذلوا نعمته عليهم في قوله: ﴿وَاعْصِمُوهَا بِحَبْلِ اللَّهِ جَمِيعًا وَلَا تُفْرِقُوهَا وَادْكُنُوهَا نَعْمَةُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنْتُمْ أَعْذَاءَ فَالْفَارِقُ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصْبَحْتُمْ بِتَعْنِيمِهِ إِخْوَانًا﴾ (آل عمران: ١٠٣)، ﴿ذَلِكَ بِأَنَّ اللَّهَ لَمْ يَكُنْ مُغَيِّرًا نَعْمَةً أَنْعَمْتُهَا عَلَى قَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُوا مَا بِأَنفُسِهِمْ﴾ (الأنتقال: ٥٣).

كلا! إنهم لم يفهموا هذا ولو تغنو وترنموا بهذه الآيات في كل مأتم وكل موسم، وإن رؤسائهم لا يمدونون أحداً مقتهم لمن يذكرهم به، وإن أكثر عامتهم تبع لهولاء الرؤساء كما كان بنو إسرائيل على عهد نزول القرآن، وإنما لعلهم أن الساكتين منهم على جميع ما منى به المسلمين من البدع والخرافات والفسق والعصيان يتتفقون مع المدافعين عن الفاسقين والمعتدين على إيداء الواعظين الناصحين باسم المدافعة عن الدين<sup>(١)</sup>.

## ■ السنن الجارية.. والسنن الخارقة:

﴿هَذَاكَ دُعَا زَكَرِيَا رَبِّهُ قَالَ رَبِّنَا هَبْنَا لِي مِنْ لَدُنْكَ ذُرِيَّةً طَيِّبَةً إِنَّكَ سَمِيعُ الدُّعَاءِ﴾ (٣٨) فنادته الملائكة وهو قائم يصلّى في المحراب أنَّ اللَّهَ يَبْشِّرُكَ بِيُخْرِجِكَ مُصْدِقًا بِكَلِمَةِ مِنْ اللَّهِ وَسِيدِنَا وَحْصُورَا وَنَبِيًّا مِنَ الصَّالِحِينَ﴾ (آل عمران: ٢٩، ٤٨).

إن زكرياء لما رأى ما رأى من نعمة الله على مريم في كمال إيمانها وحسن حالها، ولا سيما اختراق شعاع بصيرتها الحجب الأسباب، ورويتها أن الممسخ لها هو الذي يرزق من يشاء بغير حساب، أخذ عن نفسه، وغاب عن حسه، وانتصرف عن العالم وما فيه،

(١) المصدر السابق ج ٤ ص ٥٣٧

واستغرق قلبه في ملاحظة فضل الله ورحمته، فنطق بهذا الدعاء في حال غيبته. وإنما يكون الدعاء جديراً بأن يستجاب إذا جرى به اللسان بتلقين القلب في حال استغراقه في الشعور بكمال الرب، ولما عاد من سفره في عالم الوحدة إلى عالم الأسباب ومقام التفرقة، وقد أذن بسماع ندائه، واستجابة دعائه. سأله ربّه عن كيفية تلك الاستجابة، وهي على غير السنة الكونية، فأجابه بما أجابه، وذلك قوله عز وجل: ﴿فَنَادَهُ الْمَلَائِكَةُ﴾<sup>(١)</sup>.

إن فلق البحر كان من معجزات موسى، وقد قلنا في [رسالة التوحيد] أن الخوارق الجائزة عقلًا، أى التي ليس فيها اجتماع التقىضيين ولا ارتفاعهما، لا مانع من وقوعها بقدرة الله تعالى على نبي من الأنبياء، ويجب أن تؤمن بها على ظاهرها.

ولا يمنعنا هذا الإيمان من الاعتداء بسفن الله تعالى في الخلق، واعتقاد أنها لا تبدل ولا تتحول، كما قال الله تعالى في كتابه الذي ختم به الوحي على لسان نبيه الذي ختم به النبؤات، فانتهت بذلك زمن المعجزات، ودخل الإنسان بين الإسلام في سن الرشد، فلم تعد مدهشات الخوارق هي الجاذبة له إلى الإيمان وتقويم ما يعرض للخطرة من العيوب عن الاعتدال في الفكر والأخلاق والأعمال كما كان في سن الطفولة التووية، بل أرشده تعالى بالوحي الأخير - القرآن - إلى استعمال عقله وتحصيل الإيمان بالله وبالوحي، ثم جعل له كل إرشادات الوحي مبينة مدللة حتى في مقام الأدب - كما أوضحنا ذلك في [رسالة التوحيد] - فايماننا بما أيد الله تعالى به الأنبياء من الآيات لجذب قلوب قومهم الذين لم ترق عقولهم إلى

(١) المصدر السابق ج ٥ ص ٢٦

البرهان، لا ينافي كون ديننا هو دين العقل والفطرة، وكونه حتم علينا الإيمان بما يشهد له العيان، من أن سنته تعالى في الخلق لا تبديل لها ولا تحويل.

وزعم الذين لا يحبون المعجزات من المتهورين أن عبور بنى إسرائيل البحر كان إثباتاً للجزر، فإن في البحر الأحمر رزاق إذا كان الجزر الذي عهد هناك مديداً تيسراً للإنسان أن يعبر ماشياً، ولما أتبعهم فرعون بجنوده ورآهم قد عبروا البحر تأثراً لهم، وكان المد تغيب ثوابه - وهي المياه التي تجري عقيب الجزر - فلما نجا بنو إسرائيل كان المد قد غطى وعلا حتى أغرق المصريين

تحقق إنعام الله على بنى إسرائيل يتم بهذا التوفيق لهم والخذلان لعدوهم، ولا ينافي في الامتنان به عليهم كونه ليس آية لموسى عليه السلام، فإن نعم الله بغير طريق المعجزات أعم وأكثر، كما قالوا [المتهورون.. المنكرون للمعجزات].

ولكن، يدل على كونه آية له [الموسى] وصف كل فرق بأنه كالطود العظيم، وإذا تيسر تأويل كل آيات القصة من القرآن فإنه يتعرّض تأويل قوله تعالى في سورة الشعرا: ﴿فَانْفَلَقَ فَقَانَ كُلُّ فِرْقٍ كَانُطُونَ الْعَظِيمِ﴾ (الشعراء، ٦٢)، وهو الموفق لما في التوراة<sup>(١)</sup>.

\* \* \*

﴿تَنِسْ بِأَمَانِكُمْ وَلَا أَمَانِي أَهْلِ الْكِتَابِ مَنْ يَعْمَلْ سُوءًا يُجْزَى بِهِ وَلَا يَجْدَلْهُ مَنْ ذُنْونَ اللَّهُ وَلِيًّا وَلَا نَصِيرًا﴾ (النساء، ١٢٣).

(١) المصدر السابق ج ٤ ص ١٨٣، ١٨٤.

... وإذا طبقنا المسألة على سنة الله التي لا تبدل لها ولا تحويل، علمنا أن مصائب الدنيا تكون حزاء على ما يقصر فيه الناس من السير على سنن الفطرة وطلب الأشياء من أسبابها، وانقاء المضرات باجتناب عللها **﴿وَمَا أَصَابَكُمْ مِنْ مُصِيبَةٍ فِيمَا كَسَبْتُ أَيْدِيكُمْ﴾** (الشورى: ٢٠).

إن القول بنفي الرابطة بين الأسباب والمبينات جديր بأهل دين ورد في كتابه [الإنجيل] إن الإيمان وحده كاف في أن يكون للمؤمن أن يقول للجبل: تحول عن مكانك، فيتحول الجبل! بل يتحقق بأهل دين تعدد الصلاة وحدها، إذا أخلص المصلى فيها، كافية في إقداره على تغيير سير الكواكب وقلب نظام العالم العتسرى!..

وليس هذا الدين هو الإسلام.

دين الإسلام هو الذي جاء في كتابه: **﴿وَقُلْ أَعْمَلُوا فَسِيرُوا اللَّهُ عَمَلَكُمْ﴾** (التوبه: ١٠٥)، **﴿وَأَعْدُوا لَهُمْ مَا أَسْتَطَعْتُمْ مِنْ قُوَّةٍ وَمِنْ رِبَاطِ الْخَيْلِ﴾** (الأنفال: ٦٠)، **﴿سَنَةُ اللَّهِ فِي الَّذِينَ خَلُوا مِنْ قَبْلِ وَلَنْ تَجِدَ لِسَنَةً اللَّهِ تَبْدِيلًا﴾** (الأحزاب: ٦٢) وأمثالها.

وليس من الممكن لمسلم أن يذهب إلى ارتفاع ما بين حوادث الكون من الترتيب في السببية والمبينة إلا إذا كفر بيدينه قبل أن يكفر بعقله!..<sup>(١)</sup>

\* \* \*

هكذا تحدث الأستاذ الإمام الشيعي محمد عبده عن علم السنن الإلهية - علم الاجتماع الإسلامي.. والسياسة الدينية.. فكان أول داعية لتأسيس هذا العلم، الذي مازال ينتظر الاجتهادات والإبداعات، التي تحقق أمنية الأستاذ الإمام، التي تمناها قبل أكثر من قرن من الزمان!

(١) المصدر السابق ج ٥ ص ٢٧٨.

(٢) المصدر السابق ج ٣ ص ٥٠٢.

## السببية .. وعلاقة الأسباب بالمسببات

[هل يمكن أن يقول عالم سلم: إنـه لا علاقة بين وجود الولد وجود الدب؟.. أو بين جودة العمل وعلم العامل؟.. وبين غزارة التمر وخدمة الشجر؟!  
 هـذا شيء لم يقل به أحد من علمـاء الإسلام، وإنـما فـرا واحدـ منهم كتابـاً ولا خطـ في صحـيفـة سـطراً!  
 إنـ القولـ بنـفي الرابـطة بين الأسبـاب والمـسبـبات جـدـيرـ بـأهل دـينـ غيرـ دـينـ الإـسـلامـ!]

محمد عبد

أما الدعامة الرابعة من دعائم العقلاوية الإسلامية، كما تجلت في إدعاءات الإمام محمد عبده، فهي الموقف الإسلامي من السببية وعلاقة الضرورة القائمة بين الأسباب والمسببات.. وهو موقف:

- ١- ناقد للوثنية التي تجهل السببية وعلاقة الأسباب بالمسببات..
- ٢- وناقد للنصرانية التي آلت إلى إنكار السببية وعلاقة الأسباب بالمسببات..
- ٣- ورافض للحتمية المادية التي تنكر جواز تغيير خالق الأسباب والمسببات للأسباب العادلة، واستبدالها بأخرى غير عادلة. ومن ثم خرق عادة الاقتران بين الأسباب والمسببات.. وانطلاقاً من هذا الموقف الإسلامي تحدث الإمام محمد عبده عن السببية، فصاغ مقالاً متميّزاً. يكفي - في هذا المقام - أن نقتبس منه هذه السطور:

■ «إن أصحاب التزعمات الوثنية في خوف دائم مما لا يخيف: لأنهم يعتقدون بثبوت السلطة الغيبية القاهرة لكل ما يظهر لهم منه عمل لا يهدون إلى سببه ولا يعرفون تأويلاً».

■ أما تو التوحيد الخالص فهو يعلم أنه لا قائل إلا الله تعالى، وأنه من رحمته قد هدى الإنسان إلى السنن الحكيمية التي يجري عليها في أفعاله، فإذا أصابه ما يكره بحث في سببه واجتهد في تلافيه من السنة التي سنها الله تعالى لذلك، فإن كان أمراً لا مرد له سلم أمره فيه إلى القائل الحكيم»<sup>(٤)</sup>.

(٤) المصدر السابق ج ٤ ص ٢٧٦

■ ولقد اتفق المتكلمون المسلمين على أن التكليف بالأحكام الشرعية يعتمد التمكن من الإتيان بالمكلف به، من حيث حال المكلف، وصرحوا بأنه لم يقع تكليف بشيء إلا إذا تيسر أسبابه وارتفعت الموارن منه.

■ ولقد كان من هؤلاء المتكلمين أنمطة تناول بحثهم كثيراً من الفنون، كالطب، وعلوم المواليد الثلاثة، الحيوان، والنبات، والمعدن.. والبراعة في هذه الفنون مبنية على الارتباط بين الآثار وما يقارنها في العادة مما هو مصدر لها في يادي النظر فإذا حدث في الكون حادث، سأله صاحب هذا المذهب عن سببه الذي جرت سنة الله بأن يكون معه، وإن شئت قلت: سأله عن السبب الذي أصدر الله وجوده عنده..

وهل يمكن أن يقول المتكلم إنه لا علاقة بين وجود الولد وجود والديه، أو بين جودة العمل وعلم العامل؟ وبين غزارة الثمر وخدمة الشجر؟.. هذا شيء لم يقل به قائل منهم قط، وإنما قرأ واحد منهم كتاباً ولا خط في صحيفة سطراً...<sup>(١)</sup>

■ «إن القول ينفي الرابطة بين الأسباب ومسبياتها جدير بأهل دين (النصرانية) - ورد في كتابه -(الإنجيل) - أن الإيمان وحده كاف في أن يكون للمؤمن أن يقول للجبل تحول عن مكانك، فتحتول الجبل يليق بأهل دين بعد الصلاة وحدها - إذا أخلص المصلى فيها - كافية في إقداره على تغيير سير الكواب وقلب نظام العالم العنصري. وليس هذا الدين هو دين الإسلام».

(١) المصدر السابق ج ٣ ص ٥٠٠، ٥٠١.

دين الاسلام هو الذى جاء فى كتابه ﴿وَقُلْ أَعْمَلُوا فَسِيرُى اللّٰهُ عَمَلَكُم﴾ (التوبه: ١٠٠)، ﴿وَأَدْعُوا لَهُمْ مَا اسْتَطَعُمْ مِنْ قُوَّةٍ وَمِنْ رِبَاطِ الْخَيْرِ﴾ - (الأنفال: ٦٠)، ﴿سَتَةُ اللّٰهِ فِي الَّذِينَ خَلَوْا مِنْ قَبْلِ وَمَنْ تَجَدْ لِسَنَةَ اللّٰهِ تَبَدِيلًا﴾ (الأحزاب: ٦٢).. فلا يمكن لأهل هذا الدين، وهو هو، أن يقطعوا كل علاقة بين الأسباب في هذا العالم والمسببات. ولهم أن يتبعوا على أرباب ذلك الدين الآخر - (النصرانية) - بأن ربهم لم يوضع أساسه على وعث - (تخليط) - من الخوارق لا يلبث أن يخسف بالسالك فيه إذا سال عليه سيل الدليل. وإنما وضع (الإسلام) على مستقر من الحقائق لا يتزلزل بالقائم عليه مهما عظم القال والقول. وليس من الممكن لمسلم أن يذهب إلى ارتفاع ما بين حوارث الكون من الترتيب في السببية والمسببية إلا إذا كفر بدينه قبل أن يكفر بعقله...<sup>١٣</sup>

■ «إن أسوأ السوء - مبدأ وعاقبة» - هو ترك الأسباب الطبيعية التي قضت حكمه الباري بربط المسبيبات بها، وذلك اعتماداً على أشخاص من الموتى أو الأحياء يظن بل يتوهم أن لهم تصيبنا من السلطة الغبية والتصرف في الأكون دون اتخاذ الأسباب. ومثله انحراف رؤساء في الدين يؤخذ بقولهم ويعتمد على فعلهم، من غير أن يكون بياناً وتبييلاً لما جاء من عند الله ورسوله، فإن في هذين النوعين من السوء إهمالاً لنعمة العقل وكفراً بالعنون به، وإعراضنا عن معنن الله تعالى، وجهلاً باطرادها، وصاحبها كمن يطلب من السراب الماء، أو ينفع بما لا يسمع غير الدعاء والنداء، وهذا شأن متعدد الأنداد...<sup>١٤</sup>

(١) المصدر السابق ج ٣ ص ٥٠٢ .

(٢) المصدر السابق ج ٤ ص ٤٠٩

■ «إن للأسباب مسببات لا تدعوها بحكمة الله في نظام الخلق»  
والذين لا يسمح للناس بأن يتركوا الحرث والزرع ويدعوا الله تعالى  
أن يخرج لهم الحب من الأرض بغير عمل منهم... ولا أن يتفرقوا إلى  
الحرب والمدافعة عن الملة والبلاد عزلاً. اتكلوا على الله واعتماداً على  
أن النصر بيده... ومن يترك السعي والكسب ويقول يا رب ألف جنيه.  
فهو غير داع، وإنما هو جاهل. ومثل ذلك، المريض لا يراعي الحميمية ولا  
يتخذ الدواء، ويقول: رب اشفني وعاقبني، كأنه يقول: اللهم أبطل سنتك  
التي قلت إنها لا تبدل ولا تحول لأجلـ!ـ إن الطلب من الله تعالى  
إنما يكون باتباع سنته في الأسباب والمبسببات، والتوجه إليه تعالى  
واستعداد المعونة والتوفيق منه. للهداية إلى ما يعجز العبر عنه «١٠»

十一

هكذا صاغ حكيم الإسلام الأستاذ الإمام الشيخ محمد عبد العالى فى السببية وعلاقة الأسباب بالأسباب.. وبه اكتملت الدعائم الأربع التى أقام عليها نظرية العقلانية الإسلامية. تلك التى أثمرتها وميرتها الوسطية الإسلامية الجامعة.

فلان الوسطية الإسلامية جامعة، رأينا ثمرتها في نظرية الهدىيات الأربع.

■ التي ترفض الانغلاق على قلواهر النصوص. ومع ذلك لا تهمل النصوص.

■ والتي لا تكتفى بالعقل والتجربة الحسية - كحال الوضعية الغربية - دون أن تهمل العقل أو التجربة.

(١) المصدر السابق ج٤ ص ٣٨٨، ٣٨٩، ٤٧٢، ٥٦٦.

■ والى لا تنحصر في الوجدان وخطرات القلوب والهامتها.. دون أن تهمل علم القلوب والوجدان، وإنما تجمع بين جميع هذه الهدایات، ليس على طريق المجاورة، وإنما للتزامن وتفاعل فتثمر مزيجاً فكريّاً هو ثمرة واحدة لجميع واجتمع هذه الهدایات.

الأمر الذي جعل للعقل هذا المكان المتميز والعالى والمرموق.. فهو جوهر الإنسان.. وأؤمن ما فيه.. حتى غداً الإنسان به «كياناً عقلياً».. لكن دون تأثيره للعقل، فهو - على عظمته - ملكة من ملكات الإنسان.. نسبى الإدراك.. ولا يحقق وحده السعادة العرجوة للإنسان في عالم الشهادة، فضلاً عن وقوفه عاجزاً أمام أسرار عالم الغيب، وأمام تلك مغاليق كثيرة كثيرة من حقائق هذا الوجود..

إنها العقلانية المؤمنة.. التي يستدعها «النقل»، ويبحث عليها.. وليس المقابلة له، أو الثائرة عليه.. فال مقابل للعقل في الإسلام - ليس «النقل»، وإنما هو الجنون!..

وهي التي لا تكتفى بالعقل والتجربة.. فتثمر «خبراء» لا قلوب لهم!..

ولا تكتفى بالنقل وحده.. فتثمر «حشوية» لا عقول لهم!..

ولا تقف عند خطرات القلوب وحدها.. فتثمر أناساً «صالحين»، تُرجَّح دعوتهم، لكن لا تقبل شهادتهم

\* \* \*

## مقال في الشبيبة .. وعلاقة الأسباب بالأسباب

[في هذه الصفحات جمعنا - من الأعمال التأملة للإمام محمد عبدة - ما كتبه عن الشبيبة وعلاقة الأسباب بالأسباب. فكانى هذه «المقالة» التي تزيل اللغو القائم حول هذه القضية في بعض حواري الفكر الفلسفى المعاصر.

فهناك فارق بين «الختمية» وبين الرواية الإسلامية «للشبيبة». وهناك اتهامات باطلة توجه للذريعة الإسلامية ولعدد من علماء الإسلام حول الموقف من علاقتها الفرودية بين الأسباب والأسباب. تأنى هذه «المقالة» لزود هذه الاتهامات ولتوسيع لفلسفتها إسلامية متوازنة في هذا الموضوع الرهيم]

إذا كانت الوثنية، كمذهب الصدفة، لا تعرف السببية، ولا علاقة الضرورة بين الأسباب والمسبيات، فإن التوحيد الإسلامي ينكر ذلك، ويجمع كل علماء الإسلام على الإيمان بالسببية، وبعلاقة الضرورة بين وجود الأسباب وجود المسبيات المصاحبة لها أو الناتجة عنها.

كذلك يجمع علماء الإسلام على رفض «الختمية الجبرية»، التي تنكر إمكانية قدرة الله - سبحانه وتعالى - خالق الأسباب والمسبيات على تغيير المعتاد، وذلك بخلق أسباب غير معتادة - تتمر مسبيات غير معتادة، فيغير بذلك المعتاد إلى المعجز غير المعتاد، وذلك عندما يريد سبحانه، ذلك، كما هو معروف في تأييده للرسل والأنبياء، عليهم الصلاة والسلام..

ولأن الإيمان بالسببية، وعلاقة الضرورة بين الأسباب والمسبيات هو مما أجمع عليه علماء الإسلام، فلقد أخطأ الذين زعموا أن حجة الإسلام «أبو حامد الغزالى» (٤٥٠-٥٥٤ هـ / ١١١١-١٠٥٨ م) قد أنكر السببية وعلاقة الضرورة بين الأسباب والمسبيات.. فما أنكره الغزالى هو «الختمية-الجبرية»، التي تصادر إمكانية القدرة الإلهية على تغيير عادة الارتباط الضروري بين الأسباب والمسبيات، وذلك بخلق أسباب غير معتادة تحدث مسبيات غير معتادة، وفقاً لنظام معجز غير معتاد..

لقد أنكر الغزالى - في كتابه (تهاافت الفلاسفة) - قول الفلسفه «بالختمية المطلقة»، التي لا تختلف، في علاقة الأسباب بالمسبيات. وأعلن أن «الضرورة» - التي سماها «الاقتران» - قائمة بين الأسباب والمسبيات، اللهم إلا إذا أراد مُنْسَب الأسباب وخالقها بإظهار «الإعجاز»، فإنه قادر على إحلال القوانين غير المعتادة محل الأسباب المعتادة، ليخرج بها العادة والاقترانات المعتادة، وعبارة

الغزالى فى هذه القضية لا تدع مجالاً للشك فى أن هذا هو مراده.. فهو يقول: «إننا نسلم أن النار خلقت خلقة إذا لاقاها قطنتان متماثلتان أحريقتهما، ولم تفرق بينهما إذا تماثلتا من كل وجه».. ثم يضيف حديثه عن الإيمان بقدرة مسبب الأسباب على خرق هذه الافتراضات المعتادة، بإيجاد أسباب غير معتادة، فيقول -مستطرداً-: «ولكنا مع هذا نجُوز أن يأقى شخص فى النار فلا يحترق، إما بتغيير صفة النار أو بتغيير صفة الشخص، فيحدث من الله تعالى، أو من الملائكة صفة فى النار تصر سخونتها على جسمها بحيث لا تتعداها، وتبقى معها سخونتها، وتكون على صورة النار حقيقتها.. أو يحدث فى بدن الشخص صفة، ولا يخرجه عن كونه لحمًا وعظمةً فيدفع أثر النار..».

فالغزالى لا يذكر ضرورة عمل الأسباب فى المسببات، وإنما «نجُوز» استبدال الأسباب بأخرى توقف عمل الأولى، وتعمل هي بدلاً منها.. وكما أن الجسم لا يحترق إذا هو ظلى بعارة عازلة - «الطلق» - الذى تحدث عنه الغزالى - فإن العقلانية المؤمنة «نجُوز» استبدال الأسباب من قبل مسبب الأسباب، سبحانه وتعالى، وذلك إيماناً «بقدرات الله، التى لم نشاهدها جميعها، فلا ينفي إنكار إمكانها، والحكم باستحالتها»<sup>(١)</sup> - كما يقول الغزالى..

وإذا كان البعض قد أساء فهم موقف الغزالى، فحسب أن إنكار «الاحتمالية المطلقة» هو إنكار للمسببية ولعلاقة الضرورة بين الأسباب والمسببات، فإن موقف ابن رشد (٥٩٥ - ١١٢٦ هـ ١١٩٨ م) من هذه القضية - في كتابه (تهاافت التهاافت) - هو نفس موقف الغزالى - الذى هو موقف جمهور علماء الإسلام.. فابن رشد مع علاقـة الـضرـورة بيـن الأـسـبـاب والمـسـبـباتـ. وهو - أـيـضاـ - مؤمن بـأنـ

(١) الغزالى، [تهاافت الفلاسفة] ص ٦٧، ٦٨، طبعة القاهرة، سنة ١٩٠٣ م.

هنا فاعلاً وراء الأسباب المعتادة، له في المسبيّات فعل، بل إنه هو فاعلٌ وموجد هذه الأسباب.. وبعبارة ابن رشد: فإنه «لا ينفي أن يُشكَّ في أن هذه الموجودات قد يفعل بعضها بعضاً ومن بعض.. وأنها ليست مكتفية بأنفسها في هذا الفعل، بل بفاعل من خارج، فعمله شرط في فعلها، بل في وجودها، فضلاً عن فعلها.. ولا يشك أحد من الفلاسفة في أن الإحراف الواقع في القطن من النار مثلاً، أن النار هي الفاعلة له، لكن لا بطلاق، بل من قبل مبدأ من خارج، هو شرط في وجود النار، فضلاً عن إحراقها».<sup>(١)</sup>

فلا خلاف بين علماء الإسلام في السببية، ولا في علاقة الضرورة بين الأسباب والمسبيّات.. وإنما خلاف علمائنا قائم مع الفائتين «بالاحتمالية المطلقة»، لأن مذهبهم هذا يجعل المسبيّات مفعولاً للأسباب المادية وحدها، منكرين بذلك قدرة خالق هذه الأسباب ومسبيّها على إحلال الأسباب غير المعتادة محل هذه الأسباب المعتادة..

ولقد انطلق الإمام محمد عبده من عقيدة التوحيد - التي حكمت الموقف الإسلامي في هذه القضية - فصاغ مقالته في السببية وعلاقة الأسباب بالمسبيّات.. ورأى أن الوثنية - كمذهب الصوفة - لا تعرف السببية.. بينما التوحيد الإسلامي هو المركزي لفهم السببية، التي هي شرط للإبداع الإنساني في مختلف مתחاوِي الحياة..

■ «فأنت ترى أصحاب النزعات الوثنية في خوف دائم مما لا يخيف: لأنهم يعتقدون بثبتوت السلطة الغيبية القاهرة لكل ما يظهر لهم منه عمل لا يهددون إلى سببه ولا يعرفون تأويله.. وأما ذو التوحيد الخالص فهو يعلم أنه لا فاعل إلا الله تعالى، وأنه من رحمته

(١) ابن رشد: [تهاافت النتهاافت] ص ١٢٥، طبعة القاهرة، سنة ١٩٠٣م

قد هدى الإنسان إلى المسنن الحكيمه التي يجري عليها في أفعاله، فإذا أصايه ما يكره بحث في سببه واجتهد في تلقيه من السنة التي سنها الله تعالى لذلك، فإن كان أمراً لا مرد له سُلم أمره فيه إلى الفاعل الحكيم، فلا يحار ولا يضطرب: لأن سنه قوى عزيز، والقوة التي يلجا إليها كبيرة لا يعجزها شيء، فإذا نزل به سبب الحرث، أو عرض له مقتضى الخوف لا يكون أثراً له إلا كما يطيف الخاطر بالبال، ولا يلبث أن يعرض له الزوال: ﴿الَّذِينَ آتَيْنَا وَنَظَّمْنَا قُلُوبَهُمْ بِذِكْرِ اللَّهِ إِلَّا يَذْكُرُ اللَّهَ تَطْمِنُ الْقُلُوبُ﴾ (الرعد: ٢٨).

■ وإذا كانت المسيحية - في الصورة التي آلت إليها - قد لحقت بالوثنية في إنكار السببية، فإن «جميع المتكلمين المسلمين قد اتفقوا على أن خالق العالم مختار، ثم انقسموا إلى فريقين عظيمين فالقدرية منهم، ويسمون بالمعترلة أيضاً، قالوا إن الخالق وضع للكون نظاماً تنطبق أصوله على مصالح المخلوقين، وأودع في المخلوقين قوى أو قدرات تصدر عنها آثارها بطريق التوليد والسببية أو بطريق الإرادة والاختيار...».

والفريق الآخر... وهو الذي يرى إسناد الآثار إلى الخالق مباشرة، لم يقطع العلاقة بين الأسباب المظاهرة ومس揆اتها، بل قال إن الله يصدر وجود المسبب عند وجود المسبب، فلا يقال إن الأكل - (مثلاً) - هو الذي يحدث الشبع، بل الشبع شيء يحدثه الله عند الأكل، ولكنه لا يحدثه عند الخواي إلا إذا أراد أن يخرق النظام الذي جرت به سنته لأمر عظيم يريد توجيه النقوص إليه... ولهذا اتفق جميع المتكلمين على أن التكاليف بالأحكام الشرعية يعتمد التمكن من الاتيان

---

(١) [الأعمال الكاملة للإمام محمد عبد] ج ٤ ص ٣٧٦

بالمكلف به، من حيث حال المكلف، وصرحوا بأنه لم يقع تكليف بشيء إلا إذا تيسر أسبابه وارتقت الموارع منه، غير أنهم يلغبون هذه الأسباب بالعادية؛ لأنه ليس من الواجب على الخالق أن يلتزمها، مع اعتقادهم بأنه قررها وجرت سنته بها، ولقبوا ما يحدث في العالم مخالفًا لها بخارق العادة...<sup>١٠٣</sup>

هذا الفريق من المتكلمين يستند في إثبات صفة العلم لله تعالى إلى ما في هذا العالم من النظام، وإلى ما حواه ذلك النظام من الأسرار والحكم، وهل يتأنى ذلك الاستناد منهم إن لم يقولوا بوجود العلاقة بين الأسباب ومسبياتها؟!

كان من هذا الفريق أئمة تناول بحثهم كثيراً من الفنون، كالطب وعلوم المواليد الثلاثة: الحيوان، والنبات، والمعدن.. وكيف يتيسر لقائل أنه لا علاقة بين الأسباب والمسبيات أن يبرع في فنون بناوتها على الارتباط بين الآثار وما يقارنها في العادة مما هو مصدر لها في بادي النظر؟!

فإذا حدث في الكون حادث، سأله صاحب هذا المذهب عن سببه الذي جرت سنة الله بأن يكون معه، وإن شئت قلت سأله عن السبب الذي أصدر الله وجوده عنده.

وهل يمكن أن يقول المتكلم إنه لا علاقة بين وجود الولد وجود والديه؛ أو بين جودة العمل وعلم العامل؟ أو بين غزارة الشعر وخدمة الشجر؛ هذا شيء لم يقل به قائل منهم قط، وإنما قرأ واحد منهم كتاباً ولا خطأ في صحيفة سطراً، لأنه لا علاقة بين المطالعة والفهم ولا بين التحرير والأفهام!...<sup>١٠٤</sup>

(١) العصر السابق جـ ٢ ص ٤٩٩ - ٥٠١

■ «إن القول بنفي الرابطة بين الأسباب ومسبياتها جدير بأهل دين - (النصرانية) - ورد في كتابه - (الإنجيل) -: أن الإيمان وحده كاف في أن يكون للمؤمن أن يقول للجبل تحول عن مكانك، فيتتحول الجبل، يليق بأهل دين يعد الصلاة وحدها، إذا أخلص المصلى فيها، كافية في إقداره على تغيير سير الكواكب وقلب نظام العالم العنصري، وليس هذا الدين هو دين الإسلام.

دين الإسلام هو الذي جاء في كتابه: «وَقُلْ أَعْنَتُوا فِي سِرِّي اللَّهِ عَمَلَكُمْ» (التوبه ١٠٠) «وَأَعْدُوْنَا لَهُمْ مَا اسْتَطَعْنَا مِنْ قُوَّةٍ وَمِنْ رِبَاطِ الْخَلِيلِ» (الأنفال ٦٠) «سَنَةُ اللَّهِ فِي الدِّينِ خَلَوَ مِنْ قَبْلِهِ وَلَنْ تَجِدْ سَنَةً لَّهِ تَبَدِّي لَا» (الاحزاب ٦٢) وأمثالها «إِنْ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَالْخَلْفَ لِلَّهِ وَالثَّهَارَ لِآيَاتِ لَوْلَيِ الْأَلْهَابِ» (آل عمران ١٩٠) - فلا يمكن لأهل هذا الدين، وهو هو، أن يقطعوا كل علاقة بين الأسباب في هذا العالم والمسبيات، ولهم أن يتبعوها على أرباب ذلك الدين الآخر، بأن دينهم لم يوضع أساسه على وعث - (تخليط ومشقة وعسر) - من الخوارق لا يليث أن يخسف بالسالك فيه إذا سال عليه سيل الدليل، وإنما وضع على مستقر من الحقائق لا ينزلزل بالقائم عليه مهما عظم الفال والقول، وليس من الممكن لمسلم أن يذهب إلى ارتفاع ما بين حوادث الكون من الترتيب في السببية والمسببية إلا إذا كفر بدینه قبل أن يكفر بعقله.

نعم، طرأ فساد على عقائد بعض المنتسبين إلى آئمه هذا المذهب - (التصوف) - وأساءوا الظن بالقدر، وتطاولوا بترك الأسباب في أقوالهم، وإن كانوا أشد الناس تسماً بها في ردائل أعمالهم، وتعلقوا من الخوارق بحبل واهن، ميلًا إلى أهواء من جاورهم من الفلال، فظن

الناظرون في قذائف أقوالهم أن هذه الأوهام مما يُنى عليه اعتقاد أسلفهم. فلا يغترّ بعد ذلك مغترّ بما يظن أولئك الناظرون. ولا بما يتوهّمه هؤلاء الواهمون **«سبحان ربي رب العزة عما يصفون»** (الصافات: ١٨٠) <sup>(١)</sup>.

■ «إن أسوأ السوءـ مبدأ وعاقبة»ـ هو ترك الأسباب الطبيعية التي قضت حكمة الباري بربط المسببات بها، وذلك اعتماداً على أشخاص من الموتى أو الأحياء يظن بل يتوهّم أن لهم نصيباً من السلطة الغيبية والتمهّر في الأكونا بدون اتخاذ الأسباب، ومثله اتخاذ رؤساء في الدين يأخذ بقولهم ويعتمد على فعلهم، من غير أن يكون بياناً وتبليغاً لما جاء من عند الله ورسوله، فإن في هذين النوعين من السوء إهلاكاً لنعمة العقل وكفراً بالمنعم بها، وإعراضنا عن سنن الله تعالى، وجهلنا باطرادها، وصاحبها كمن يطلب من السراب الماء، أو ينزع بما لا يسمع غير الدعاء والنداء، وهذا شأن متخدى الأنداد...» <sup>(٢)</sup>.

■ «إن للأسباب مسببات لا تدعوها يحكمه الله في نظام الخلق، وإن لله تعالى أفعالاً خاصة به، فطلب المسببات من أسبابها ليس من اتخاذ الأنداد في شيء، وإن هناك أموراً تخفي علينا أسبابها، ويعصي علينا طريق طلابها، فيجب علينا، بإرشاد الدين والفتورة، أن نلتجأ فيها إلى ذى القوة الغريبة، ونطلبها من مسبب الأسباب لعله بعثاً ورحمته يهدينا إلى طريقها أو يبدلنا خيراً منها، ويجب مع هذا بذلك الجهد والطاقة في العمل بما نستطيع من الأسباب حتى لا يبقى في الإمكان شيء، مع اعتقادنا بأن الأسباب كلها من فضل الله تعالى

(١) المصدر السابق ج ٣ ص ٥٠٢، ٥٠٣.

(٢) المصدر السابق ج ٤ ص ٤٠٩.

علينا ورحمته بنا، إذ هو الذي جعلها طرقاً للمقاصد، وهذا إلينا بما وهبنا من العقل والمشاعر.

لا يسمع الدين للناس بأن يتركوا الحرش والزرع ويدعوا الله تعالى أن يخرج لهم الحب من الأرض بغير عمل منهم، أخذنا بظاهر قوله: ﴿إِنَّمَا تُرْزَقُونَهُ أَمْ نَحْنُ الظَّارِغُونَ﴾ (الواقعة: ٦٤)، وإنما يهدى بهم إلى القيام بجميع الأعمال الممكنة لإنجاح الزراعة، من الحرش والتسميد والبذار والسفري وغير ذلك، وأن يتتكلوا على الله تعالى بعد ذلك فيما ليس بأيديهم ولم يدهم لسببه بكسبهم كإنزال الأمطار وإفاضة الأنهرار ودفع الجوانح، فإن استطاعوا شيئاً من ذلك فعليهم أن يطلبوا بعلمهم لا بالسنتهم وقلوبهم، مع شكر الله تعالى على هدايتهم إليه ولقدارهم عليه.

ذلك يحظر الدين عليهم أن ينفروا إلى الحرب والمدافعة عن الملة والبلاد عزلأ، أو حاملي سلاح دون سلاح العدو المعتمد عليهم اتكالاً على الله تعالى واعتماداً على أن الفنصر بيده، بل يأمرهم أن يعدوا للأعداء ما استطاعوا من قوة ويتتكلوا بعد ذلك في الهجوم والاقدام، على عنابة الله تعالى بثبيت القلوب والأقدام، وغير ذلك من ضروب التوفيق والإلهام، فمن قصر في اتخاذ الأسباب اعتماداً على الله فهو جاهل بالله، ومن التجأ إلى ما ليس بسببه من دون الله فهو مشرك بالله<sup>(١)</sup>.

﴿أَجِيبُ دُعَوَةَ الدَّاعِ إِذَا دُعَانٌ﴾ (البقرة: ١٨٦).

لقد استعاد النبي ﷺ من التطبع في غير مطعم، فمن يترك السعي والكسب ويقول: يارب ألف جنيه، فهو غير داع، وإنما هو جاهل، ومثل

(١) المختدر السايفي ج٤ ص ٣٨٨ - ٣٨٩.

ذلك المريض لا يراعي الحمية ولا يتخذ الدواء، ويقول: رب اشفي عافي، كأنه يقول. اللهم أبطل سننك التي قلت إنها لا تبدل ولا تحول لأجلنا، وكم استجاب الله لنا من دعاء، وكشف عننا من بلاء، ورزقنا من حيث لا نحتسب ولا نتخذ الأسباب، والله تعالى يعلم ما في أنفسنا وما تنطوي عليه سرائرنا..

وقالت الصوفية: إن المراد بالدعاء فزع القلب إلى الله، وشعوره بالحاجة إلى معاونته، والتجاوه إليه. ويحتاجون بما روى في قصة إبراهيم عليه السلام، من أن جبريل سأله قبل أن يلقى في النار: ألم حاجة؟ قال: أما إليك فلا، قال: فداع الله. قال: حسبي من سُؤالِي علّمه <sup>١١</sup> بحالى

«... إن الطلب من الله تعالى إنما يكون باتباع سننه في الأسباب والمبنيات، والتوجه إليه تعالى واستمداد المعاونة والتوفيق منه، للهداية إلى ما يعجز العبد عنه، وعلى هذا يتخرج تفسير الحسن البصري لقوله تعالى: **(وَقَدْ أَعْذَابَ النَّارَ)** (البقرة: ٢٠١) بقوله: أي احفظنا من الشهوات والذنوب المؤدية إليها، فطلب الحياة الحسنة في الدنيا يكون بالأذى بأسبابها المجربة في الكسب والنظام في المعيشة، وحسن معاشرة الناس بآداب الشريعة والعرف، وقدر الخير في الأعمال كلها، وتقوى الشرور كلها، وطلب الحياة الحسنة في الآخرة يكون بالإيمان الخالص ومكارم الأخلاق والعمل الصالح يقدر الاستطاعة، وطلب الوقاية من النار يكون بترك المعاصي واجتناب الرذائل والشهوات المحرمة، مع القيام بالفرائض المحتمة.

(١) المصدر السابق ج ٤ ص ٤٧٣.

هذا هو الطلب بلسان القلب والعمل، وأما الطلب بلسان المقال فهو يصدق بما يذكر القلب بأن هذه الأسباب من الله، فالمعنى لها مع الإيمان هو عين الطلب من فيضه وإحسانه، مضت سنته بأن يعطي بها فضلاً منه ورحمة، لا بخوارق العادات التي لا يعلم محلها وحكمتها غيره، وأنه لا يرجع إلى سواه في الهدية إلى ما خفي، والمعونة على ما عسر.<sup>(١)</sup>

▪ «أما ما استهر على ألسنة المدعين للتتصوف في معنى قوله تعالى: ﴿وَاتَّقُوا اللَّهَ وَيَعْلَمُكُمُ اللَّه﴾ (البقرة: ٢٨٢) من أن التقوى تكون سبباً للعلم، وبينوا على ذلك أن سلوك طريقتهم وما يأتونه فيها من الرياضة وتلاوة الأوراد والأحزاب تثمر لهم العلوم الإلهية وعلم النفس وغير ذلك من العلوم بدون تعلم، فلقد فتح هذا الزعم للجاهلين الذين يلبسون لباس الصلاح رغوى العلم بالله وفهم القرآن والحديث ومعرفة أسرار الشريعة من غير أن يكونوا قد تعلموا من ذلك شيئاً، والعامة تسلم لهم بهذه الدعوى وتحصدق قولهم أن الله هو الذي تولى تعليمهم، ويسمون علمهم هذا بالعلم اللدني»..

على أن استدلالهم بهذه الآية ﴿وَاتَّقُوا اللَّهَ وَيَعْلَمُكُمُ اللَّه﴾ - مردود من وجهين:

أحددهما: أنه لا يرضى به سببويه، وله الحق في ذلك: لأن عطف (يعلمكم) على (اتقوا الله) ينافي أن يكون جزاء له ومرتبًا عليه، لأن العطف يقتضي المغایرة، ولو قال: (يعلمكم) - بالجزم - لكان مفيدة لما قالوا، وكذلك لو كان العطف بالفاء أو اتصل بالفعل لام التعليل.

---

(١) المصدر السابق ج٤ ص ٥١٩.

الثاني: أن قولهم هذا عبارة عن جعل المسبب سبباً والفرع أصلاً والنتيجة مقدمة، فإن المعروف المعقول أن العلم هو الذي يتصرّم التقوى، فلا تقوى بغير علم، فالعلم هو الأصل الأول، وعليه المعمول، فلتعلم تأثير في الإرادة بتوجيهها إلى العمل الصالح وصرفها عن العمل القبيح - وتلك هي التقوى.

ونحن لا ننكر العلم الذي يسمونه لذنياً، وإنما ننكر أن يكون غاية بذلك الطريق الجائز الذي يشترط فيه الجهل، نقول: إن العلم بالله تعالى، والعلم بالشرع والعمل به، مع الإخلاص، قد يصرف العالم العامل المخلص إلى الله تعالى حتى يكون كالمنفصل بقلبه وروحه عن العالم الطبيعي، وقد يحصل له عند ذلك إشراف على ما لا يشرف عليه غيره من أسرار الحكمة الإلهية والتحقق ببعض المعارف الغيبية، فيعلم مما قصه الله علينا من خير الآخرة والملائكة ما لا يعلمه كل ناظر في معانى الألفاظ والأساليب في الكتاب.

وأين هذا مما يدعوه أعون الجهل وأعداء العلم؟!“

\* \* \*

## التجديـد الـديـنـي

[ بحسب تحرير الفتر من قيد التقليد، وفهم الدين على طريقة سلف هذه الأمة قبل ظهور الخلاف، والرجوع في كتب معارفه إلى بنابيعها الأولى. والنظر إلى العقل باعتباره فوة من أفشل القوى الإنسانية، بل هي أفشلها على الحقيقة. ]

محمد عبد

في أخريات حياة الأستاذ الإمام، وعندما شرع في كتابة فصول يترجم فيها حياته ويسجل فيها سيرته، حدد الأهداف التي ارتفع بها صوته، وبذل في سبيل تحقيقها جهده وحياته، في ثلاثة أهداف:

- ١- الاصلاح الديني، وتحرير الفكر من قيد التقليد..
- ٢- الاصلاح اللغوي، يجعل حاضرنا اللغوي والأدبي امتداداً لعصرنا الذهبي، وتخطىء عصور الركاكاة والعمجمة التي غرق فيها أدبنا في الشكليات والزخارف، والمحسنات..
- ٣- الاصلاح السياسي (قبل أن يهجر السياسة، ويترفرغ للهدفين الأوليين).

والرجل قد حدد هدفه من الاصلاح الديني عندما قال عنه: «إنه يعني تحرير الفكر من قيد التقليد، وفهم الدين على طريقة سلف هذه الأمة قبل ظهور الخلاف، والرجوع في كسب معارفه إلى ينابيعها الأولى، واعتباره ضمن موازين العقل البشري التي وضعها الله لفرد من شططه، وتقلل من خلطه، وخبطه، لتقضي حكمة الله في حفظ نظام العالم الإنساني وأنه على هذا الوجه يعد صديقاً للعلم، ياعثرا على البحث في أسرار الكون، داعياً إلى احترام الحقائق الثابتة ومطالباً بالتعويذ عليها في أدب النفس وأصلاح العمل.. كل هذا أعدد أمراً واحداً».

«وقد خالفت في الدعوة إليه رأي الفنتين العظميين اللذين يتركت مفهوماً جسم الأمة: طلاب علوم الدين ومن على شاكلتهم، وطلاب فنون هذا العصر ومن هو في ناحيتهم»<sup>(١)</sup>.

(١) الأعمال الكاملة للإمام محمد عبد العزيز ج ٢ ص ٣٠٨

ونحن لا نريد أن نفيض في عرض البناء الفكري شبه المتكامل الذي أقامه الأستاذ الإمام في هذا الميدان، ولكن الذي نود الإشارة إليه هنا هو تقدير الأستاذ الإمام للعقل الإنساني، ومكانته، وقدراته في البحث والنظر والوصول إلى حقائق الأشياء في هذا الكون وهذه الحياة.. حتى إنه قد جعل منه المرتكز الأول والأساسي للنشاط الإنساني في حقل التربية والتعليم. وهذه الإشارات التي نود إيرادها هنا عن مقام العقل في الإصلاح الديني عند الأستاذ الإمام، يمكن أن نوجزها في عدد من النقاط. وذلك مثل:

١- إعلاوه شأن العقل في تفسير القرآن، وهو كتاب الدين الأول والأساسي، ورأيه في وجوب أن يطرح الذين يريدون تفسير القرآن تفسيراً حديثاً مستنيراً، أن يطروحوا جانبها «رؤية» السابقين من المفسرين، وأن يتزودوا فقط بالأسلحة والأدوات اللغوية ومعلومات السيرة النبوية، ومعارف التاريخ الإنساني عن حياة الكون والشعوب التي يعرض لها القرآن الكريم.

فهو يعتبر أن «رؤية» المفسرين السابقين قد ارتبطت بالمستوى العقلي ودرجة العلم التي بلغوها وتحصلت لمجتمعاتهم وبيئاتهم الثقافية. وليس بالضرورة أن يكون عقلنا واقفاً عندما بلغوه فقط، ولا أن تكون حصيلتنا الفكرية هي فقط ما حصلوه. وهو لذلك يحدد منهجه في تفسير القرآن، ويدعو إليه عندما يخاطب أحد أعضاء جمعية (العروبة الوثيق)، فيقول له: «داوم على قراءة القرآن، وتفهم أوامره ونواهيه، ومواعظه وعبره، كما كان يتنى على المؤمنين والكافرين أيام الوحي، وحاذر النظر إلى وجود التفاسير إلا لفهم لفظ مفرد غاب عنك مراد العرب منه، أو ارتباط مفرد بأخر خفي عليك متصلة، ثم اذهب إلى ما يشخصك القرآن إليه، واحمل بنفسك على ما

يحمل عليه، وضم إلى ذلك مطالعة السيرة النبوية، واقفا عند الصحيح المعقول، حاجزاً عينك عن الضعف والغموض...»<sup>(١)</sup>

٢- إعلاوه شأن العقل كقوة من قوى الإنسان، عند مقارنته بالقوى الأخرى التي يتمتع بها هذا الإنسان، والاستاذ الإمام يقف في هذا الأمر قريباً جداً من موقف الفلاسفة الإلهيين، ومنهم تيار العقلانية الإسلامية بين مدارس المتكلمين المسلمين، فهو يعتبر كل النتائج التي يصل إليها العقل سبلاً توصل إلى ذات الله، أي أن طريق العقل هو طريق معرفة الله، ولذلك فهو يقول: «إن العقل من أجل القوى، بل هو قوة القوى الإنسانية وعمادها، والكون جميعه هو صحيفته التي ينظر فيها وكتابه الذي يتلوه، وكل ما يقرأ فيه فهو هداية إلى الله وسبيل للوصول إليه». فليس هناك إذن صفحات في هذا الكون محظور على العقل الإنساني أن يطالعها ويرى فيها ما يراه، ذلك أن الحدود التي تحدد نطاق النظر العقلي هي حدود «الفطرة» لا «النصوص المأثورة»، فالله قد «أطلق للعقل البشري أن يجري في سبيله الذي سنته له الفطرة بدون تقييد»، وما ذلك إلا لأن «العقل قوة من أفضل القوى الإنسانية، بنى هي أفضليها على الحقيقة...»<sup>(٢)</sup>.

٣- وفيما يتعلق بالنصوص المأثورة عن السابقين، يفرق الاستاذ الإمام ما بين القرآن وبين غيره من النصوص.. ففيما يتعلق بغير القرآن من النصوص لا يرى الرجل لنص حسانه تعلي من شأنه على شأن العقل وما يحصل إليه من براهين ومعطيات؛ ذلك أن الرواية ورجالات السنن، لا تستطيع تحنن بما لدينا من معلومات، وأن

(١) المصدر السابق ج ١ ص ٥٨٩.

(٢) المصدر السابق ج ٢ ص ٢٩٨.

نجعل من مروياتهم هذه حججاً تعلو حجة العقل الذي هو أفضـلـ القوى الإنسانية على الإطلاق.. وعن قيمة هذه الأسـانـيد يـتـحدـثـ الأـسـتـاذـ الإمامـ إلىـ أحدـ عـلـمـاءـ الـهـنـدـ فـيـقـولـ لـهـ: «ـ ماـ قـيـمةـ سـنـدـ لـأـعـرـفـ بـنـفـسـيـ رـجـالـهـ.ـ وـلـاـ أـحـوالـهـ.ـ وـلـاـ مـكـانـهـ مـنـ الثـقـةـ وـالـضـيـطـ»ـ وـإـنـماـ هـىـ أـسـاءـ تـلـقـيفـهـاـ المـشـاـيخـ بـأـوـصـافـ نـقـدـهـمـ فـيـهـاـ.ـ وـلـاـ سـبـيـلـ لـنـاـ إـلـىـ الـبـحـثـ فـيـمـاـ يـقـولـونـ؟ـ»ـ<sup>(١)</sup>ـ وـالـأـسـتـاذـ الإمامـ لـاـ يـكـنـتـ فـيـ هـذـاـ الـبـابـ -ـ الـذـىـ تـدـخـلـ فـيـ أـحـادـيـثـ الـأـحـادـيـثــ وـهـىـ أـغـلـبـ مـاـ روـىـ مـنـ أـحـادـيـثــ لـاـ يـكـنـتـ بـثـقـةـ الـرـاوـيـ فـيـمـنـ روـىـ عـنـهـ،ـ بـلـ يـطـلـبـ أـنـ تـتوـافـرـ لـنـاـ نـحـنـ مـقـومـاتـ ثـقـتـنـاـ فـيـ هـوـلـاءـ الـرـوـاـةـ،ـ وـهـوـ أـمـرـ مـسـتـحـيلـ،ـ فـيـقـولـ:ـ «ـ إـنـ ثـقـةـ النـاقـلـ بـمـنـ يـنـقـلـ عـنـهـ حـالـةـ خـاصـةـ بـهــ وـلـاـ يـمـكـنـ لـغـيـرـهـ أـنـ يـشـعـرـ بـهـ حـتـىـ يـكـوـنـ لـهـ مـعـ الـعـنـقـولـ عـنـهـ فـيـ الـحـالـ مـثـلـ مـاـ لـلـنـاقـلـ مـعـهـ،ـ فـلـاـ بـدـ أـنـ يـكـوـنـ عـارـفـاـ بـأـحـوالـهـ وـأـخـلـافـهـ وـدـخـائـلـ تـفـسـهـ،ـ وـنـحـوـ ذـلـكـ مـاـ يـطـلـوـ شـرـحـهـ وـيـحـصـلـ ثـقـةـ لـلـنـفـسـ بـمـاـ يـقـولـ الـقـاتـلـ»ـ<sup>(٢)</sup>ـ،ـ وـهـكـذـاـ لـاـ سـبـيـلـ أـمـامـنـاـ وـلـاـ مـفـرـ مـنـ عـرـضـ هـذـهـ «ـ الـمـأـثـورـاتـ»ـ عـلـىـ الـقـرـآنـ،ـ فـمـاـ وـافـقـهـ كـانـ الـقـرـآنـ هـوـ حـجـةـ صـدـقـهـ وـمـاـ خـالـفـهـ فـلـاـ سـبـيـلـ لـتـصـدـيقـهـ،ـ وـمـاـ خـرـجـ عـنـ الـحـالـتـيـنـ فـالـمـجـالـ فـيـهـ لـعـقـلـ الـإـنـسـانـ مـطـلـقـ مـفـتوـحـ.

أـمـاـ فـيـمـاـ يـتـعـلـقـ بـنـصـ الـقـرـآنـ،ـ فـإـنـ الـأـسـتـاذـ الإمامـ يـسـمـوـ بـهـ عـنـ مواطنـ الـاشـتـباـهـ،ـ وـيـرـتفـعـ بـهـ عـنـ مـنـازـلـ الـجـدـلـ،ـ لـاـ بـفـرـضـ ظـواـهـرـ آـيـاتـ عـلـىـ مـعـطـيـاتـ الـعـقـلـ وـبـرـاهـيـنـهـ وـمـنـجـزـاتـ الـعـلـمـ وـشـمـراتـهـ،ـ وـإـنـماـ بـتـحـبـيدـ الـإـطـارـ الـذـىـ يـسـتـلـهـمـ فـيـ الـإـنـسـانـ آـيـاتـ الـقـرـآنـ الـكـرـيمـ،ـ وـالـإـطـارـ الـذـىـ يـهـتـدـىـ فـيـ الـإـنـسـانـ بـالـعـقـلـ وـالـعـلـمـ دـوـنـ أـنـ يـقـعـ فـيـ حـرـجـ الـمـخـالـفةـ

(١) المـصـدـرـ السـابـقـ،ـ جـ ٢ـ صـ ١٩٨ـ.

(٢) المـصـدـرـ السـابـقـ،ـ جـ ٢ـ صـ ٦٨ـ،ـ ٦٩ـ.

لنصوص القرآن.. «فالقرآن كتاب دين أولاً وقبل كل شيء، وهو في تعرضه لآثار الله في الأكونان لم يتعرض لها تعرض المدللي بالحقيقة وإنما تعرض المستهدف للعبرة والعظة، وعندما يعرض للحديث عن الطبيعة لا يعرض لها عرض المقرر للقواعد العلمية، الداعي إلى الإيمان والالتزام بهذه القواعد، وإنما عرض من يستخدم هذه الأمور وسائل للبرهنة والاستدلال على وجود الفاعل في هذا الكون وقدرته ووحدانيته». «فالقرآن يذكر إجمالاً من آثار الله في الأكونان، تحريكاً للعبرة وتذكيراً بالنعمة، وحفزاً للفكرة، لا نقيراً لقواعد الطبيعة، ولا إلزاماً باعتقاد خاص في الخليقة، وهو في الاستدلال على التوحيد لم يفارق هذا السبيل».<sup>(١)</sup>

وهو يشير في هذا النص إلى محاولات البعض تكذيب نصوص القرآن التي عرضت لقصة الخليقة (نشأة الحياة الإنسانية و قصة آدم) وذلك بعرضها على نظريات العلم في هذا الميدان، فيذكر صراحة أن القرآن لا يلزم باعتقاد خاص في هذا الأمر، وأن آياته في هذا الموضوع لا تقرر للطبيعة القواعد، وإنما هي مسوقة لأهداف إلهية غايتها الهدایة والموعظة وضرب الأمثال كـ تتحرك الطاقات الخيرة والعاقلة في الإنسان إلى ما يحقق السعادة لنوعه مادياً ومعنوياً

ونحن إذا شئنا أن «نصف» موقف الأستاذ الإمام هذا بين مواقف المفكرين، نستطيع أن نقول: إن الرجل كان صاحب نظرية «سلفية عقلية» تميز بها عن مواقف «السلفيين» الذين اكتفوا بال موقف «السلفي» وعن «العقلانيين» الذين انطلقوا من منطلق العقل فقط لا غير.

(١) المصدر السابق ج ٣ ص ٢٧٩.

فأغلب الذين اتخذوا الموقف السلفي نراهم قد أعلوا من قدر النصوص المأثورة عن الأولين على قدر العقل، وهذا ما رفضه الأستاذ الإمام عندما أعلا من قدر العقل واعترف له بمكانه الممتاز بين القوى الإنسانية المختلفة.

وأغلب الذين انطلقوا من منطلق العقل فقط قد اهدروا قيمة النصوص المأثورة دون تمييز بين هذه النصوص.. وهذا ما لم يصنعه الأستاذ الإمام عندما ميز بين ما هو متواز لا يرقى إليه الشك، مثل القرآن الكريم، وبين ما جاءنا بواسطة رواة لا نستطيع التأكد من صدقهم وأسانيدهم لا تملك التحقق من سلامتها ووفانها بالمطلوب.. فالرجل يدعو إلى «سلفية» تعود بنا إلى ينابيع الدين النقية ونصوصه البكر وحقائقه الجوهرية.. وهو يدعو إلى أن ننظر في هذه المنابع الأولى يملكت العقل العصرى المستنيرين، وأن نسقط لذلك أساطير الأولين، وأن نرغض بعد ذلك كل ما يتعارض مع معطيات العقل العصرى المستنير بعد نظره ويحثه فيما هو جوهري وبكر ونقي من عقائد الإسلام كما جاء بها كتابه الكريم.

\* \* \*

## الأسرة .. والمرأة

[إن الأمة تتكون من البيوت «العائلات»، فصلوا حبها صلحاً جراها.  
ومن لم يكن له بيت لا تكون له أمة.  
أما النساء، فقد خربت بيتهن وبين العلم يستار لا يُدرى متى  
يرفع! فأصبح يحسون ذهنهن اثراً، وملائكة أحاديثهن  
الزهاءات، اللهم إلا قليلاً منهن لا يستقر الدقيق في عدهن!  
وان الرجال الذين يستبدون بنسائهم إنما بذلك عبوداً  
لغيرهم!]

محمد عبد

في عدد غير قليل من الآثار الفكرية التي خلفها لنا الأستاذ الإمام تجد اهتمامه بالأسرة، وتركيزه على أن إصلاحها وإقامتها على أسس سليمة هو الضمان لتكوين المجتمع والأمة على النحو الذي نريد من جهودنا في الإصلاح، لأن الأسرة هي اللبننة الأولى في هذا البناء الكبير.

فهو يتحدث عن أن «الأمة تتالف من البيوت «العائلات».. فصلاحها صلاحها، ومن لم يكن له بيت لا تكون له أمة وذلك أن عاطفة التراحم وداعية التعاون إنما تكونان على أشددهما وأكملهما في الفطرة بين الوالدين والأولاد، ثم بين سائر الأقربين، فمن فسدت فطرته لا خير فيه لأهله، فلئن خير يرجى منه للبعاء والابعدين؟ ومن لا خير فيه للناس لا يصلح أن يكون جزءاً من بنية أمة، لأنه لم تنفع فيه اللحمة النسبية - التي هي أقوى لحمة طبيعية تحصل بين الناس - فلئن لحمة يعدها تصله بغير الأهل، فتجعله جزءاً منهم، يسره ما يسرهم ويؤلمه ما يؤلمهم، ويرى منفعتهم عين منفعته ومضرتهم عين مضرته، وهو ما يجب على كل شخص لأمته». <sup>(١)</sup>

وهو يرى أن لهذا التلاحم الأسري دوراً في رعاية المحتاجين في المجتمع والفقراء من أهله «صلاح البيت الصغير يحدث له قوة، فإذا عاون أهله البيوت الأخرى التي تنسب إلى هذا البيت بالقرابة وعاونته هي أيضاً، يكون لكل البيوت المتعاونة قوة كبيرة يمكنه أن يحسن بها إلى المحتاجين الذين ليس لهم بيوت، تكفيهم متونة الحاجة إلى الناس الذين لا يجمعهم بهم النسب»<sup>(٢)</sup>، فحقوق القرابة وفوائدها لا تقف عند من تربطهم علاقة النسب والقرابة فقط، ومن ثم فهي ليست بالعصبية، وإنما هي نقطة تجمع وانطلاق نحو التأكثي الوطني العام.

(١) المصدر السابق ج٤ ص ٢٢٥، ٢٢٦

(٢) المصدر السابق ج٥ ص ٢١٦

ولقد كانت خلاف هذا الاهتمام الكبير الذي أبداه الرجل تجاه إصلاح الأسرة أسباب كثيرة، بعضها فكري، وبعضها يرجع إلى تكوينه الريفي الذي يقيم وزناً كبيراً للترابط الأسري ووحدة البيوت، وهو في هذا الباب كان نموذجاً للفلاح المصري الأصيل بكل ما يحمل تجاه هذا الخلق من تقدير وتقديس.

كما أن التفكك والانحلال اللذين كانا يزحفان على العلاقات الأسرية التقليدية كانوا من الأسباب والعوامل التي أزعجت الأستاذ الإمام واستنفرت تركيزه هنا على هذا الجانب من جوانب الإصلاح، وهو قد أجرى في هذا الحقل بعض الدراسات، وخاصة في ميدان المحاكم وما ترتب عليه من قضايا تفسد العلاقات بين الأقارب وتغفل فعلها في تفكك البيوت، وعن إحدى دراساته هذه يقول:

«إنني قد استنتجت بالاستقراء منذ كنت قاضياً في أحدى المحاكم الجزئية أن نحو ٧٥ في المائة من القضايا بين الأقارب بعضهم مع بعض، بما لم يحمل عليه غير التباغض وحب الوقعنة والنكبة، فهل من المعقول أن يكون الفساد في العلاقة الطبيعية إلى هذا الحد من التصرم وتنساع عن تصرم العلاقة الوطنية؟ هل يمكن بعد أن نفقد الروابط الضرورية بين العائلات أن نبحث عن الروابط للجامعة الكبرى؟ أو ليس هذا كمن يطلب التمر من أخصان الشجر بعد ما جذ أصولها وجذورها، وقطع أوصال عروقها، وغادرها قطع أخشاب يابسة؟»<sup>(١)</sup>.

(١) المصدر السابق، ج ٣ ص ١٥٩.

وإذا كان حديث الأستاذ الإمام عن الإصلاح الأسرى والعائلى - هذا الحديث العام - قد كان، في جملته، كلاماً «مثاليّاً».. فإن موقف الرجل من قضية المرأة - باعتبارها لبنة الأسرة الأساسية - كان من أعظم مواقفه واقعية وثورية، وهو من أبرز المواقف الإصلاحية التي شهدتها العصر الذي عاش فيه..

ونحن نورد هنا إشارات إلى موقفه من قضايا ثلاثة كانت ولا تزال، في الجملة، من أهم القضايا التي تناضل المرأة من أجل كسبها والانتصار فيها على تقاليد الماضي البالية والمعوقات القائمة منذ قرون في هذا الميدان.. وهي:

١- قضية تعليم المرأة.

٢- تقييد طلاقها.

٣- تعدد الزوجات.

■ وفيما يتعلق بتعليم المرأة يتحدث الأستاذ الإمام عن واقع الجهل الذي كانت تعيش فيه المرأة في عصره، وكيف أن «النساء قد ضرب بينهن وبين العلم بما يجب عليهن في دينهن أو دنياهن بستار لا يدرى متى يرفع». ولا يخطر بالبال أن يعلمن عقيدة أو يؤذين فريضة سوى الصوم.. وهو ينفي أن يكون هذا الجهل هو سبب العفة والحياء، كما كان يزعم خصوم تعليم النساء، ذلك أن «ما يحافظ عليه من العفة فإنما هو بحكم العادة وحارس الحياة». أو قليل جدًا من موروث الاعتقاد بالحلال والحرام.. وكيف أدى هذا الوضع بالنساء إلى أن أصبح «حشو أذهانهن الخرافات، وملاك أحاديثهن الترهات، اللهم إلا قليلاً منها لا يستغرق الدقيقة عدهن..»<sup>(١)</sup>.

(١) المصدر السابق. ج ٢ ص ٢٢٩

ولقد نادى الرجل، منذ وقت مبكر بتعليم المرأة، وتمنى أن تنهض هذه الفلة المستبررة من النساء المتعلمات بتكوين جمعية نسائية تقيم المدارس لتعليم البنات، وجدت هذا الدور لهن عن ما يشغلهن من أمور السياسة واستقبال علية القوم في الصالونات!

وهو قد دافع عن هذه القضية متضامناً، من وراء ستار، مع تلميذه قاسم أمين فيما جاء في كتاب [تحرير المرأة] عن تعليم النساء<sup>(١)</sup>.

\* \* \*

«وفيما يتعلق بتبديد فوضى الطلاق تناول الأستاذ الإمام بحث هذه القضية المهمة في أكثر من أثر من آثاره الفكرية، فهو عندما فتن المحاكم الشرعية قانوناً تحكم بموجبه إذا تضررت الزوجة من غياب زوجها وضع سلطة الطلاق في يد القاضي في عدد من الحالات، وجعل من بيتها حالة «وقوع الضرر بالزوجة من الزوج كالهجر بغير سبب شرعي، والضرب والسب بدون سبب شرعي» و«حدوث النزاع» وشدة مع عدم إمكان انقطاعه.. إلخ.. إلخ.. وهو بذلك قد جعل سلطة الطلاق بيد القاضي في عدد كبير من الحالات<sup>(٢)</sup>.

وعندما أراد أن يحدد الطريقة المثلثة لتلاقي فوضى الطلاق في المجتمع وكثنته، حدد هذه الطريقة في عدد من المواد القانونية المقترحة وهي:

(١) انظر حديثنا عن علاقة الأستاذ الإمام بكتاب [تحرير المرأة] لقاسم أمين في تقديمنا لأعماله الكاملة من ٢٤٥ - ٢٦٢ طبعة سنة ١٩٧٢م

(٢) [الأعمال الكاملة] ج ٦ ص ٣٧٩ وما بعدها.

## **المادة الأولى:**

كل زوج يريد أن يطلق زوجته فعلية أن يحضر أمام القاضي الشرعي أو المأذون الذي يقيم في دائرة اختصاصه ويخبره بالشقاق الذي بينه وبين زوجته.

## **المادة الثانية:**

يجب على القاضي أو المأذون أن يرشد الزوج إلى ما ورد في الكتاب والسنة مما بدل على أن الطلاق ممقوت عند الله، وينصحه ويبين له تبعة الأمر الذي سيقدم عليه، ويأمره أن يتراوئ مدة أسبوع.

## **المادة الثالثة:**

إذا أصر الزوج، بعد مضي الأسبوع، على نية الطلاق، فعلى القاضي أو المأذون أن يبعث حكماً من أهل الزوج وحكماً من أهل الزوجة أو عدلين من الآجانب إن لم يكن لهما أقارب ليصلحا بينهما

## **المادة الرابعة:**

إذا لم ينجح الحكمان في الإصلاح بين الزوجين فعليهما أن يقدمما تقريراً للقاضي أو المأذون، عند ذلك يأذن القاضي أو المأذون للزوج في الطلاق.

## **المادة الخامسة:**

لا يصح الطلاق إلا إذا وقع أمام القاضي أو المأذون، وبحضور شاهدين، ولا يقبل إثباته إلا بوثيقة رسمية<sup>(١)</sup>.

بل لقد اعتبر الأستاذ الإمام أن هذا النوع من التحكيم «واجب» على ولی الأمر وعلى جماعة المسلمين، ومعنى ذلك أن الإمام بإهمال إقامته وتطبيق نظامه إنما يلحق المجتمع الإسلامي بأسره، حكامـا

(١) المحسن السابق، ج٢ ص١٢٥، ١٢٦.

ومحكومين.. ذلك أن إهماله يفضي إلى «فساد في البيوت بين الأولاد والأقارب» ومثل هذا الفساد مما يسرى وينتشر حتى يؤدي الأمة بتمامها في صلاتها بعضها مع بعض، كما شوهد ذلك عن إهمال هذا الحكم الجليل من زمن طويل حتى كأنه لم يرد في التنزيل<sup>(١)</sup>.

وهو إلى جانب ذلك يرى اشتراط نية الطلاق والفارق عند إيقاع يمينه، وأن يكون الطلاق جميعه واحداً رجعياً دائمًا حتى ولو وقع ثلاثة في مجلس واحد. ويستعين في هذه الأحكام بنظرية مستنيرة تجمع من مختلف مذاهب الملة الإسلامية ما يخفف عن الناس المضار النازلة بهم في هذا الميدان<sup>(٢)</sup>.

ولا أدل على عمق هذه النظرة، وثوريّة هذا الموقف من أن مجتمعنا لا يزال يتأضل من أجل تطبيق هذه الإصلاحات حتى اليوم، وهو لم يصل لذلك بعد، رغم مرور أكثر من تحو فرن من الزمان على دعوة الأستاذ الإمام لتطبيقها.

\* \* \*

■ أما موقف الرجل من مشكلة تعدد الزوجات، فلقد خالف لنا فيها آراء إصلاحية مازلنا ننادي بتطبيقاتها، ولم تطبق حتى الآن، وهذه الآراء قد حسمت القضية بموقف إسلامي مستنير، يرى تحريم تعدد الزوجات إلا في حالة الضرورة القصوى، بل وحصر هذه الضرورة في حالة واحدة هي عجز الزوجة عن الإنجاب.

وفك الأستاذ الإمام في هذه القضية شديد الجسم والوضوح، وهو أيضاً فكر قديم طرق بابه وحدد فيه موقفه منذ كان رئيساً لتحرير «الواقع المصري».. واستمر وفيما له حتى آخر حياته..

(١) المصدر السابق، جـ ٢ ص ٦٧٥.

(٢) المصدر السابق، جـ ٢ ص ١٢٢.

ففي سنة ١٨٨١ م يدعى إلى تقييد الشهوة الجنسية في الإنسان، ويرى التزام «الاختصاص بين الزوج والزوجة» عندما يقول: «إن سعادة الإنسان في معيشته، بل إن صيانة وجوده في هذه الدار، موقوفة على تقييد تلك الشهوة «الجنسية» بقانون يضبط استعمالها، ويضرب لها حدوداً يقف كل شخص عندها، وتوجب الاختصاص بين الزوج والزوجة».١١

وهو عندما يعرض لرأي الشريعة الإسلامية في التعدد، يقطع بأنها قد علقت إباحة التعدد على شرط التحقق من العدل بينهن، ويقطع بأن هذا العدل غير ميسور التتحقق، «كما هو مشاهد»، ومن ثم فإن الموقف هو وجوب الاقتصار على الزوجة الواحدة ما دام هناك ظن بعدم تحقيق هذا العدل المطلوب. فيقول. «... قد أباحت الشريعة المحمدية للرجل الاقتران بأربع من النساء، إن علم من نفسه القدرة على العدل بينهن، وإن فلا يجوز الاقتران بغير واحدة قال تعالى: **﴿فَإِنْ خَفْتُمْ...﴾** (النساء ٣) فإن الرجل إذا لم يستطع إعطاء كل منهن حقها احتل نظام العزل، وساعت معيشة العائلة، أبعد الوعيد الشرعي، وذلك الالتزام الدقيق الحتمي الذي لا يحتمل تأويلاً ولا تحويلًا. يجوز الجمع بين الزوجات عند توهم عدم القدرة على العدل بين النساء، فضلاً عن تحققه؟!».<sup>١٢</sup>

وهو يفسر آية إباحة التعدد **﴿فَانكحُوا مَا طَابَ لَكُمْ مِّنَ النِّسَاء﴾** على ضوء آية **﴿فَإِنْ خَفْتُمْ﴾** ويرى أن اللازم حينئذ إما الاقتصار على الواحدة، إذا لم يقدروا على العدل، كما هو مشاهد. وإما أن يتبعصروا قبل طلب التعدد في الزوجات فيما يجب عليهم شرعاً من العدل.<sup>١٣</sup>

(١) المصدر السابق، ج ٢، ص ١٧٠.

(٢) المصدر السابق، ج ٢، ص ٨٠، ٧٩، ٨٣.

على أن أخطر ما في فكر الأستاذ الإمام مما يتعلّق بمتعدد الزوجات، وأكثر صفحات هذا الفكر المتعلّق بالأحوال الشخصية حسماً ووضوحاً وتحديداً هي تلك الفتوى التي أجاب فيها عن ثلاثة أسئلة تدور حول هذا الموضوع، فنحن نلتقي في هذه الفتوى بعدد من الآراء والأحكام التي تلم بكل جوانب القضية، والتي حدد فيها الأستاذ الإمام موقفاً شديد النضج والتقدّم، وذلك عندما رأى:

١- أن نظام تعدد الزوجات، واعتبار هذا النظام، ليس خاصية من خصائص الشرق ولا قسمة أصلية من قسمات الشرقيين التي يتميّزون بها عن الغرب والغربيين، فهذا النظام ليس موجوداً عند شعوب «التيت» و«المغول» مثلاً.. كما أن الغرب قد عرف هذا النظام في بعض مراحل تطوره، وعرفه من الشعوب الغربية «الجرمان» و«الفولو»، بل لقد أباحه «بعض الباباوات لبعض الملوك بعد دخول الدين المسيحي إلى أوروبا، كشلaman، ملك فرنسا، وكان ذلك بعد الإسلام، أي أنه نظام مرتبط بظروف وعوامل ليست مقصورة على الشرق ولا ملزمة له، وهو لذلك يمكن أن يزول بزوال هذه الظروف..

٢- وأن نشأة هذا النظام قد ارتبطت بزيادة أعداد النساء على أعداد الرجال في المجتمعات الغربية القديمة، ومنها المجتمع العربي الأول.. وأن الذي أسهم في شيوع هذا النظام هم أولئك الذين احتازوا لأنفسهم «الرياسة» و«الثروة» في هذه المجتمعات، فأخذوا في حيازة النساء لإشباع ما لديهم من شهوات.

٣- وأن الإسلام - على عكس ما يزعم الكتاب الأوربيون - لم يفرّ عادات الجاهلية وموقف الجاهليين من هذا الموضوع، وليس صحيحاً «أن ما كان عند العرب عادة جعله الإسلام ديناً»..

ذلك أن الإسلام قد اتخذ من التععدد موقفاً إصلاحياً يهدف إلى  
إلغائه بالتدريج.

ففقد كان التععدد مباحاً دون حد محدود، فوقف به الإسلام عند حد الأربع، وطبق هذا التحديد «بأثر رجعي»، وفي حالات كثيرة دخل الإسلام من في عصيته أكثر من هذا العدد - عشر نساء مثلاً - فتخلّى بحكم إسلامه عن ما زاد على الأربع منهاهن.. ومن ثم فإن الخطأ الذي وقع فيه الكتاب الأولريبيون الذين ظنوا أن الإسلام قد قنن عادات جاهلية، هو نابع من قياسهم ودراستهم واقع المسلمين وحسبائهم أن هذا الواقع هو موقف الإسلام.

٤- وأن الإسلام عندما أباح التععدد المحدود إنما كان يريد الخروج من ظلم أشد. فقد كان الرجال الذين يكفلون اليتيمات يتزوجون بهن طمعاً في مالهن، فقال لهم الإسلام: «إن كان ضعف اليتيمات يجركم إلى ظلمهن، وحقتم لا تقسطوا فيهن إذا تزوجتموهن، وأن يطغى فيكم سلطان الزوجية فتكلوا أموالهن وتستذلوهن، فدونكم النساء سواهن فانحرعوا ما يطيب لكم منهن من ذوات جمال ومال من واحدة إلى أربع» فهو تشريع يجب أن ينظر إليه في ضوء هذه الملابسات..

٥- إن الإسلام قد اشترط تحقق العدل المطلق في حالة التععدد، فإن ظن عدم تحقق هذا العدل المطلق، وجب الاقتصار على الزوجة الواحدة.. فال موقف ليس موقف الترغيب في التععدد بل التبيغيس له، ولو عقل شرط العدل لما زاد المكثرون على الواحدة.

٦- ثم يعرض لنظام الرقيق، الذي كانت له بقايا ملحوظة في بعض المجتمعات الإسلامية على عصره، فيبرئ الإسلام من هذا النظام، عندما يفرق بين أسيرات الحرب الشرعية المشروعة «التي قصد بها

المدافعة عن الدين أو الدعوة إليه بشروطها». - هي حروب قد انتهت منذ قرون وحلت محلها حروب السياسة - يفرق بين أسريات هذه الحرب التي لم يعد لها وجود، وبين ضحايا نظام الرفيق الذي عرفه المسلمون طويلاً، والذي هو أمر غريب عن الإسلام، لا يعرفه ولا يقره، فالجركسيات الالاتي يبيعن لاحتياج أهلن للرزق، والسودانيات الالاتي يجلبهن «الأشقياء السلبة المعروفن بالأسيرجية» أمرهن منسوب إلى عادات الجاهلية، جاهلية الجركس والسودان، ولا صلة لهذه الجاهلية بدين الإسلام!.

٧- ثم يصل الأستاذ الإمام في فتواه هذه إلى بيت القصيد من الموضوع عندما يحسم إجابة السؤال:

هل يجوز منع تعدد الزوجات؟ ويجيب عن هذا السؤال الواضح بالجواب المحدد نعم. لأن العدل المطلق شرط واجب التتحقق، وتحقق هذا العدل «مفقود حتماً...» ووجود من يعدل في هذا الأمر هو أمر نادر. لا يصح أن يتخذ قاعدة.. كما أن في التعدد ضرراً محققاً يقع بالزوجات، وتآريثاً للعداوة بين الأولاد.. فللحاكم وللعالم، بناء على ذلك، أن يمنع تعدد الزوجات مطلقاً.. اللهم إلا في حالة ما إذا كانت الزوجة عقيماً.. فإن للقاضي أن يتحقق من قيام الضرورة - «ضرورة الاتجاح» - ففيبيح الزواج بأخرى غير الزوجة العقيم.<sup>(١)</sup>

ونحن نعتقد أن الرجل بموقفه هذا قد استخرج من القرآن الكريم، يعقله المستنير، أحكاماً أشيء بالثورة على ذلك الواقع المتخلف الذي عاشته المرأة المسلمة، بسبب هذا التعدد، وما زالت تعيشه حتى الآن، وهي أحكام ما زالت في انتظار المشرع الذي يضعها في التطبيق.

(١) المصدر السابق. ج ٢ ص ٩٥-٩٦

## فتوى في تعدد الزوجات

### السؤال الأول

«ما منشأ تعدد الزوجات في بلاد العرب» أو في الشرق على

جملة قبل بعثة النبي ﷺ

الجواب:

ليس تعدد الزوجات من خواص المشرق، ولا وحدة الزوجة من خواص المغرب، بل في المشرق شعوب لا نعرف تعدد الزوجات كالتيت والمغول، وفي الغرب شعوب كان عندها تعدد الزوجات كالغولو، وكان معروفاً عند الجرمانيين. ففي زمن «سيزار» كان تعدد الزوجات شائعاً عند الغولو، وكان معروفاً عن الجرمانيين في زمن «ناسيرت»، بل أباحه بعض الباباوات لبعض الملوك بعد دخول الدين المسيحي إلى أوروبا كشترلمان ملك فرنسا. وكان ذلك بعد الإسلام.

كان الرؤساء وأهل الثروة يميلون إلى تعدد الزوجات في بلاد يزيد فيها عدد النساء على عدد الرجال توسعًا في التمتع، وكانت البلاد العربية مما تجري فيها هذه العادة لا إلى حد محدود، فكان الرجل يتزوج من النساء ما تسمح له أو تحمله عليه قوة الرجالية وسعة الثروة للإنفاق عليهن وعلى ما يأتي له من الولد.

وقد جاء الإسلام وبعض العرب تحته عشر نسوة، وأسلم غيلان - رضي الله عنه - وعندَه عشر نسوة، فأمره النبي ﷺ بامساك أربع متهن ومقارقة الباقيات، وأسلم قيس بن الحارث الأسدى وتحته ثماني نسوة، فأمره النبي ﷺ بأن يختار منهين أربعاً وأن يخلّى ما بقى.

فسبب الإكثار من الزوجات إنما هو العيوب التي تمتلك النساء المعروفة وبكثرة النساء، وقد كان العرب قبل البعثة في شفاق وقتل دائمين، والقتال إنما كان بين الرجال، فكان عدد الرجال ينقص بالقتل فيبقى كثير من النساء بلا أزواج، فمن كانت عنده قوة بدنية وسعة في المال كانت تذهب نفسها وراء التمتع بالنساء فيجد منها ما يرضي شهوته، ولا يزال ينتقل من زوجة إلى أخرى ما دام في بدنها قوة، وفيه ماله سعة.

وكان العرب ينكحون النساء بالاسترقاق، ولكن لا يستكثرن من ذلك، بل كان الرجل يأخذ السبابا فيختار منها واحدة ثم يوزع على رجاله ما بقي واحدة واحدة، ولم يعرف أن أحداً منهم اختار لنفسه عدة منها أو وهب لأحد رجاله كذلك دفعه واحدة.

### السؤال الثاني:

«على أي صورة كان الناس يعملون هذه العادة في بلاد العرب خاصة؟»

### الجواب:

كان عملهم على التحو الذي ذكرته: إما بالتزوج واحدة بعد واحدة أو بالتسري وأخذ سرية بعد أخرى، أو جمع سرية إلى زوجة أو زوجة إلى سرية، ولم يكن النساء إلا متاعاً للشهوة، لا يراعى فيهن حق، ولا يؤخذ فيهن بعدل، حتى جاء الإسلام فشرع لهن الحقوق وفرض فيهن العدل.

### السؤال الثالث:

«كيف أصلح نبينا صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ هذه العادة، وكيف كان يفهمها؟».

## الجواب:

جاء النبي ﷺ وحال الرجال مع النساء كما ذكرنا. لا فرق بين متزوجة وسرية في المعاملة. ولا حد لما يبتغى الرجل من الزوجات، فأراد الله أن يجعل في شرعيه ﷺ رحمة بالنساء وتقريراً لحقوقهن، وحكم عدلاً يرتفع به شأنهن. وليس الأمر كما يقول كتبة الأوربيين، إن ما كان عند العرب عادة جعله الإسلام ديناً، وإنما أخذ الإفرنج ما ذهبوا إليه من سوء استعمال المسلمين لدينهم، وليس له مأخذ صحيح منه.

حكم تعدد الزوجات جاء في قوله تعالى في سورة النساء **﴿وَإِنْ خَفْتُمُ الْأَنْقَطْسُوا فِي الْيَتَامَى فَانكحُوهُمَا طَابَ لَكُمْ مِنَ النِّسَاءِ مُثْنَىٰ وَثُلَاثَةٍ وَرَبَاعٌ فَإِنْ خَفْتُمُ الْأَنْقَطْسُوا فَوَاحِدَةٌ أَوْ مَا مَنَكْتُ أَيْمَانَكُمْ﴾** (النساء ٢).

كان الرجل من العرب يكفل اليتيمة فيعجبه جمالها ومالها، فإن كانت نحل له تزوجها وأعطها المهر دون ما تستحق، وأساء صحبتها والإنفاق عليها وأكل مالها، فنهى الله المؤمنين عن ذلك، وشدد عليهم في الامتناع عنه، وأمرهم أن يؤتون اليتامي أموالهم، وحذرهم من أن يأكلوا أموالهم إلى أموالهم، ثم قال لهم: إن كان ضعف البيتيمات يجركم إلى ظلمهن، وخفتم ألا تقطضوا فيهن إذا تزوجتموهن، وأن يطغى فيكم سلطان الزوجية فتأكلوا أموالهن وتستذلوهن، فهو لكم النساء سواهن فانكحوا ما يطيب لكم منهن من ذات جمال ومال من واحدة إلى أربع، ولكن ذلك على شرط أن تعدلوا بينهن فلا يباح لأحد من المسلمين أن يزيد في الزوجات على واحدة إلا إذا وثق بأن يراعي حق كل واحدة منها، ويقوم بينهن بالقسمة، ولا يفضل احداهن على الأخرى في أي أمر حسن يتعلق بأمور الزوجية التي يجب مراعاتها. فإذا ظلن إذا تزوج فوق الواحدة أنه لا يستطيع العدل وجب عليه أن يكتفى بواحدة.

فتراء قد جاء في أمر تعدد الزوجات بعبارة تدل على مجرد الإباحة على شرط العدل، فإن فلن الجور منعت الزيادة على الواحدة، وليس في ذلك ترغيب في التعدد بل فيه تبغيض له، وقد قال في الآية الأخرى ﴿وَلَنْ تَسْتَطِعُوا أَنْ تَعْلَمُوا بَيْنَ النِّسَاءِ وَلَوْ حَرَصْتُمْ فَلَا تَمْلِئُوا كُلَّ فَيْلٍ فَتَرُوهَا كَالْمُعَافَةِ وَإِنْ تَصْلِحُوا وَتَنْقُوا فَإِنَّ اللَّهَ كَانَ غَفُورًا رَّحِيمًا﴾ (النساء. ١٢٩)

فيما كان العدل غير مستطاع، والخوف من عدم العدل يوجب الاقتصر على الواحدة، فما أعظم الحرج في الزيادة عليها فالإسلام قد خف الإكثار من الزوجات، ووقف عند الأربع، ثم إنه شدد الأمر على المكثرين إلى حد لو عقلوه لما زاد واحد منهم على الواحدة.

وأما المملوکات من النساء فقد جاء حكمهن في قوله تعالى ﴿أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ﴾ وهو إباحة الجمع بينهن وإن لم يكن لهن من الرجل عدل فيهن، لأن المملوكة لا حق لها، ولمالكها أن يتركها للخدمة ولا يضاجعها البتة، وقد اتفق المسلمون على أنه يجوز للرجل أن يأخذ من الجواري ما يشاء بدون حصر، ولكن يمكن لغافهم أن يفهم من الآية غير ذلك؛ فإن الكلام جاء مرتبطا بإباحة التعدد إلى الأربع فقط، وإن الشرط في الإباحة التحقق من الزوجات المعنى: أنه إذا خيف الجور وجوب الاقتصر على الواحدة من الزوجات أو أخذ العدد المذكور مما ملكت الأيمان، فلا يباح من النساء ما فوق الأربع على كل حال، ويباح الأربع بدون مراعاة للعدل في المملوکات دون الزوجات؛ لأن المملوکات ليس لهن حقوق في العشرة على سادتهن، إلا ما كان من حقوق العبد على سيده، وحق العبد على سيده أن يطعنه ويكسوه وألا يكلفه من العمل في الخدمة ما لا يطيق، أما أن يتمتعه بما تتمتع به الزوجات فلا.

وقد ساء استعمال المسلمين لما جاء في دينهم من هذه الأحكام الجليلة فأقرطوا في الاستزادة من عدد الجواري، وأفسدوا بذلك عقولهم وعقول ذراريهم بمقدار ما اتسعت لذلك ثروتهم.

أما الأسaris اللاتي يصح تناجهن فهن أسرى الحرب الشرعية التي قصد بها المدافعة عن الدين القويم أو الدعوة إليه بشرطها، ولا يكن عند الأسر إلا غير مسلمات ثم يجوز بيعهن بعد ذلك وإن كن مسلمات، وأما ما محن المسلمين على اعتياده من الرق، وجرى عليه عملهم في الأزمان الأخيرة، فليس من الدين في شيء، فما يشترونه من بنات الجراكسة المسلمين اللاتي يبيعهن أباوههن وأقاربهن طلباً للرزق، أو من السودانيات اللاتي يختطفهن الأشقياء السلبية المعروفون «بالأسيرجية» فهو ليس بمشروع ولا معروف في دين الإسلام، وإنما هو من عادات الجاهلية، لكن لا جاهلية العرب بل جاهلية السودان والجركس.

وأما جواز إبطال هذه العادة أى: عادة تعدد الزوجات فلا ريب فيه.

أما أولاً: فلان شرط التعدد هو التحقق من العدل، وهذا الشرط مقود، حتماً، فإن وجد في واحد من العلبون فلا يصح أن يتخذ قاعدة، ومتى غلب الفساد على النقوص، وصار من المرجح لا يعدل الرجال في زوجاتهم جاز للحاكم أو للعالم أن يمنع التعدد مطلقاً، مراعاة للأغلب.

وثانياً: قد غلب سوء معاملة الرجال لزوجاتهم عند التعدد، وحرمانهن من حقوقهن في النفقة والراحة، ولهذا يجوز للحاكم وللقائم على الشرع أن يمنع التعدد دفعاً للفساد الغالب.

وثالثاً: قد ظهر أن منشأ الفساد والعداوة بين الأولاد هو اختلاف أمهاتهم، فإن كل واحد منهم يتربى على بعض الآخر وكرامته، فلا يبلغ الأولاد أشدتهم إلا وقد صار كل منهم من أشد الأعداء للأخر، ويستمر النزاع بينهم إلى أن يخبروا بيئتهم بأيديهم وأيدي الخالقين، ولهذا يجوز للحاكم أو لصاحب الدين أن يمنع تعدد الزوجات والجواري معاً صيانة للبيوت عن الفساد.

نعم.. ليس من العدل أن يمنع رجل لم تأت زوجته منه بأولاد أن يتزوج أخرى ليأتي منها بذرية، فإن الغرض من الزواج التنااسل، فإذا كانت الزوجة عاقراً فليس من الحق أن يمنع زوجها من أن يخصم إليها أخرى.

وبالجملة.. فيجوز الحجر على الأزواج عموماً أن يتزوجوا غير واحدة إلا لضرورة ثبوت لدى القاضي، ولا مانع من ذلك في الدين <sup>(١)</sup>، وإنما الذي يمنع ذلك هو العادة فقط.

\* \* \*

(١) المصدر السابق، ج ٢ ص ٩٥ - ٩٠

## الدين والدولة

[إن للإسلام دولة، فهو دين واسع، تعال للشخص، وأفاته في البيئة، ونظام للملك، وضع حدوداً، ورسم حقوقاً، ولا تتملّم الحكمة من تشريع الأحتمام إلا إذا وجدها قوة - (دولـة، سلطـة) - لـفـامة الحـدود وـتنـفيـذـ الـأـحـتـامـ] .  
 والإسلام لم يدع مالقيصر لقىصر، بل كان من شأنه أن يحاسبه قيصر على ماله، ويأخذه على يده في عمله .  
 والسلطـةـ فـيـ الإـسـلـامـ مـدـبـبةـ مـنـ جـمـيعـ الـوـجـوهـ] .

محمد عبد

عندما صدر كتاب (الإسلام وأصول الحكم) - للشيخ على عبد الرزاق  
 (١٢٨٦-١٣٠٥هـ / ١٨٨٧-١٩٦٦م) - سنة ١٩٢٥م. فزعم - لأول  
 مرة في تاريخ الإسلام.. والفكر الإسلامي - أن الإسلام «دين لا دولة».  
 ورسالة لا حكم... وجاء فيه - تحت هذا العنوان - أن النبي الإسلام -  
 صلى الله عليه وسلم - «ما كان إلا رسولًا لدعوة دينية خالصة للدين».  
 لا تُشوبها تزعّة ملك ولا حكومة. ولم يقم بتأسيس مملكة، بالمعنى  
 الذي يفهم سياسة من هذه الكلمة ومرادفاتها. ما كان إلا رسولًا  
 لأخوانه الخالبين من الرسل. وما كان ملًّا ولا مؤسس دولة، ولا داعيًا  
 إلى ذلك. وظواهر القرآن المجيد تؤيد القول بأن النبي لم يكن له شأن  
 في الملك السياسي. وأياته متضاغطة على أن عمله السماعي لم  
 يتتجاوز حدود البلاغ العجرد من كل معانٍ السلطان. لم يكن إلا رسولًا  
 قد خلت من قبله الرسل. ولم يكن من عمله شيء غير إبلاغ رسالة الله  
 تعالى إلى الناس. وليس عليه أن يأخذ الناس بما جاءهم به، ولا أن  
 يحملهم عليه. كانت ولاية محمد صلوات الله عليه وآله وسلامه على المؤمنين ولاية الرسالة  
 غير متووية بشيء من الحكم هيئات هيئات. لم يكن ثمة حكومة، ولا  
 دولة. ولا شيء من نزعات السياسة ولا أغراض المطふوك والأمراء »<sup>(١)</sup>.

عندما صدر هذا الكتاب، وفيه هذه الدعوى - غير المسبوقة حتى  
 من قبل المستشرقين! - دعوى علمنة الإسلام. وجعله نصرانيَّة يدعى ما  
 لقيصر لقيصر، ويقف - فقط - عند ما لله - بالمفهوم الكنسي... . وقع  
 زلزال فكري كبير وخطير في عالم الفكر الإسلامي، على امتداد عالم  
 الإسلام، وفي دوائر الاستشراق، ودارت معركة فكرية لعلها من أكبر  
 وأخصب معارك الفكر التي شهدتها العالم الإسلامي في العصر الحديث.

---

(١) على عبد الرزاق [الإسلام وأصول الحكم] ص ٦٤ - ٨٠ طبعة القاهرة سنة ١٩٢٥

ويومئذ - وضمن هذه المعركة الفكرية - جرت محاولة من العلمانيين - المدافعين عن دعوى هذا الكتاب - لعلمه فكر الأستاذ الإمام الشيخ محمد عبده - في علاقة الدين بالدولة - كي يشهد على عبد الرزاق وكتابه (الإسلام وأصول الحكم).

ولقد خلط أصحاب هذه المحاولة - التي تبنتها جريدة (السياسة) يومئذ - بين رفض الأستاذ الإمام للسلطة الدينية الكهنوتية - كما عرفتها الكنيسة الأوروبية في عصورها الوسطى - وبين موقفه من علاقة الدين الإسلامي بالدولة، وكون دولة الإسلام هي مدنية وإسلامية في ذات الوقت، مدنية تضع الأمة نفسها ومؤسساتها، وهي مصدر السلطات فيها، وإسلامية لأن الإسلام وشريعته وفقه معاملاته هو المرجعية الحاكمة لسلطات الأمة والدولة في هذا النسق الفكري والسياسي المتميز. فبئي دولة مدنية، قامت وتقوم لتنفيذ الشريعة واقامة حدود الله.

حدثت هذه المحاولة لعلمه فكر الإمام محمد عبده في علاقة الدين بالدولة.. وذلك حتى يشهد - ولو زوراً وفسراً - الكتاب الذي يدعو إلى علمنة الإسلام!..

وهي هذه المحاولة ركزت صحفة (السياسة) على اقتباس نصوص الأستاذ الإمام، التي تؤكد على مدنية الدولة.. «فالحاكم فيها مدنى من جميع الوجوه».. وعلى رفض الإسلام للسلطة الدينية «فليس في الإسلام ما يسمى عند قوم بالسلطة الدينية بوجه من الوجوه»... وعلى ترك الشريعة الإسلامية تفاصيل التنظيم والمؤسسات والقوانين في الدولة للشوري والاجتهاد.. وعلى رفض الإسلام للحروب الدينية التي تكره الناس على الاعتقاد الديني. <sup>١٧</sup> (بعـ)

(١) صحفة [السياسة الأسبوعية] - القاهرة - في ٦ يوليو سنة ١٩٦٥ م.

لكن هذه المحاولة لعلمـة محمد عبـد، وقـسره عـلى أن يـشهد لـعلمـة «الإسـلام» قد بـاءـت بالـفشل التـزـيـع.. ذـكـر أن مـوقـفـ الأـسـتـاذـ الـأـعـامـ منـ هـذـهـ القـضـيـةـ -عـلـاقـةـ الـدـيـنـ بـالـدـوـلـةـ- كـانـ مـوقـفـ حـاسـمـاـ. وـشـدـيدـ الـوضـوحـ..

■ فـمـدىـ سـلـاطـةـ الـخـلـافـةـ -الـسـلـاطـةـ التـنـفـيـذـيـةـ فـىـ النـظـامـ الإـسـلامـيـ - لاـ تـعـنىـ إـنـكـارـ وجـوبـ الـخـلـافـةـ الإـسـلامـيـةـ - وـهـوـ مـاـ قـالـهـ كـتـابـ عـلـىـ عبدـ الرـازـقـ..

■ وـمـاـ يـرـفـضـهـ مـحـمـدـ عـبـدـ مـنـ خـلـطـ «ـالـخـلـافـةـ الإـسـلامـيـةـ»ـ بـ«ـالـثـيـوـقـراـطـيـةـ»ـ، الـأـورـبـيـةـ الـكـاثـولـيـكـيـةـ، هوـ زـاتـ مـاـ وـقـعـ فـيـهـ عـلـىـ عبدـ الرـازـقـ، عـنـدـمـاـ اـدـعـىـ أـنـ عـامـةـ الـمـسـلـمـينـ، عـلـمـاءـ وـعـامـةـ، يـرـوـنـ أـنـ الـخـلـافـةـ إـنـمـاـ يـسـتـمـدـ سـلـطـانـهـ مـنـ اللهـ، وـأـنـهـ يـنـفـرـدـ بـالـوـلـاـيـةـ الـمـطـلـقـةـ عـلـىـ الـأـمـةـ فـىـ شـتـوـنـ الـدـيـنـ وـالـدـيـنـيـاـ..

■ وـالـإـمـامـ مـحـمـدـ عـبـدـ يـحـدـدـ أـنـ الـحـكـومـةـ الإـسـلامـيـةـ يـجـبـ أـنـ تـكـونـ شـوـرـيـةـ، مـلـزـمـةـ بـالـشـرـيـعـةـ الـحـقـةـ.. وـهـذاـ يـعـنـىـ أـنـ الـإـسـلامـ قدـ حـدـدـ لـأـمـتـهـ إـطـارـاـ مـحدـدـاـ الـحـكـومـةـ مـعـيـنـةـ يـجـبـ أـنـ تـلـقـزـمـ هـذـاـ الإـطـارـ.. وـهـذاـ هـوـ الـذـيـ رـفـضـهـ عـلـىـ عبدـ الرـازـقـ، عـنـدـمـاـ أـطـلـقـ سـرـاجـ الـاخـتـيـارـ لـأـيـ حـكـومـةـ مـنـ الـحـكـومـاتـ، حـتـىـ وـلـوـ كـانـ بـلـشـفـيـةـ..

■ وـحـدـيـثـ الـأـسـتـاذـ الـإـمـامـ عـنـ قـاسـمـ الـخـلـافـةـ الإـسـلامـيـةـ وـالـخـلـفاءـ الـمـسـلـمـينـ مـعـ الـعـلـمـاءـ وـالـعـلـمـاءـ وـالـفـلـسـفـةـ وـالـفـلـاسـفـةـ، مـنـاقـضـ لـلـصـورـةـ الـتـيـ قـدـمـهاـ عـلـىـ عبدـ الرـازـقـ لـهـذـهـ الـخـلـافـةـ وـلـهـؤـلـاءـ الـخـلـفاءـ، فـيـ هـذـاـ الـمـيدـانـ، فـلـقـدـ اـدـعـىـ أـنـ نـظـامـ الـخـلـافـةـ قدـ قـهـرـ وـقـبـرـ مـلـكـاتـ الـمـسـلـمـينـ فـلـمـ يـبـدـعـواـ فـيـ الـعـلـومـ السـيـاسـيـةـ أـيـ إـبـدـاعـ!

■ ثم.. إننا إذا شئنا أن نقتيس من فكر الأستاذ الإمام «مقالات» خصافياً عن رأيه في علاقة الإسلام بـ«الدولة». وكيف أنه دين ودولة.. فإننا سنجد أنفسنا أمام صفحات مليئة بالأفكار المديدة الحسـم والوضـح..

■ قوسيطية الإسلام جامـعة بين الدنيا والأخرـة - وليس هو الدين الذي يترك هذا العالم - الدنيا - ليقيم مملكته خارـج هذا العالم: بل إنه هو الدين الذي يقدم الدنيا على الآخرـة، حتى ليرى الإمام محمد عبـدـه أن عـلومـ الـمـدنـيـةـ وـمـخـتـرـعـاتـ الـمـحـضـارـةـ وـالـمـصـنـاعـاتـ الـىـ تـقـتـلـبـهاـ دـنـيـاـ النـاسـ، إنـماـ هـيـ دـيـنـ وـتـكـالـيفـ شـرـعـيـةـ!.. فـيـقـولـ فـيـ تـفـسـيرـ آيـةـ الـبـقـرـةـ (٢٢٠ـ). «إـنـ الـقـرـآنـ قـدـ قـدـمـ الـدـنـيـاـ عـلـىـ الـأـخـرـةـ - (فـيـ الدـنـيـاـ وـالـأـخـرـةـ)ـ لـأـنـهـ مـقـدـمـةـ فـيـ الـوـجـودـ بـالـفـعـلـ. وـكـلـ ماـ أـمـرـنـاـ اللـهـ تـعـالـىـ بـهـ وـهـدـانـاـ إـلـيـهـ فـهـوـ مـنـ دـيـنـنـاـ. وـلـذـكـرـ فـاـلـ عـلـمـاـوـنـاـ إـنـ جـمـيعـ الـفـنـونـ وـالـصـنـاعـاتـ الـىـ يـحـتـاجـ إـلـيـهـ النـاسـ فـيـ مـعـاشـهـمـ هـيـ مـنـ الـفـرـوـضـ الـدـيـنـيـةـ»<sup>١٣١</sup>.

■ واذا كانت الفلسفـاتـ السـيـاسـيـةـ وـالـجـتمـاعـيـةـ، وـالـأـيـديـوـلـوجـيـاتـ،ـ الفـكـرـيـةـ وـالـعـقـدـيـةـ،ـ لـابـدـ لـكـلـ مـنـهـ مـنـ «ـدـوـلـةـ.ـ وـسـلـطـةـ،ـ تـقـيـعـهـاـ وـتـطـبـيقـهـاـ وـتـطـلـورـهـاـ».ـ فـإـنـ الـإـسـلـامـ -ـ وـهـوـ الـذـيـ جـاءـ «ـبـشـرـيـعـةـ»ـ مـعـ «ـالـدـيـنـ»ـ وـالـذـيـ مـثـلـ وـيـمـثـلـ مـتـهـاجـاـ شـامـلـاـ لـلـبـنـاءـ وـالـتـأـسـيـسـ وـالـتـقـدـمـ وـالـنـهـوضـ وـالـإـصـلـاحـ،ـ وـالـذـيـ جـمـعـتـ تـكـالـيفـهـ بـيـنـ «ـالـفـرـدـيـ»ـ وـ«ـالـجـمـاعـيـ»ـ وـ«ـالـجـمـعـمـاـيـ»ـ،ـ وـالـذـيـ مـثـلـ -ـ بـعـيـارـةـ الـإـيـامـ مـحـمـدـ عـبـدـهـ -ـ «ـكـمـاـلـاـ لـلـشـخـصـ،ـ وـأـلـفـةـ فـيـ الـبـيـتـ،ـ وـنـظـامـاـ لـلـمـلـكـ»ـ..ـ هـذـاـ الـإـسـلـامـ.ـ بـسـبـبـ مـنـ أـنـهـ الـمـنـهـاجـ الشـامـلـ لـلـإـصـلـاحـ،ـ وـالـفـنـونـجـ الـمـكـامـلـ وـالـتـمـيـزـ لـلـنـهـوضـ وـالـتـقـدـمـ..ـ لـابـدـ أـنـ تـكـوـنـ لـهـ «ـدـوـلـةـ»ـ تـقـيـعـهـ،ـ وـتـحرـسـ «ـوـتـلتـزـمـ بـمـتـهـاجـهـ»ـ.

(١) [الأعمال الكاملة للإمام محمد عبد الله] جـ٤ صـ٥٩٧

إن «الحل الليبرالي» لا بد له من «دولة ليبرالية»، تقيمه وتطلوره.. وكذلك «الحل الشمولي» أو «القومي».. الخ، الخ.

ولقد كان الإمام محمد عبد شديد الجسم والوضوح في أن الإسلام هو «سبيل الإصلاح».. وهو الحل لمشكلات كل العصور في كل المجتمعات. وفي مواجهة التيارات الفكرية الغربية والمتغيرة، التي بشرت بالنموذج الغربي العلماني سبيلاً للنهضة، وقف الإمام محمد عبد شديد مدافعاً عن «الحل الإسلامي»، الذي هو الطريق الطبيعي لتقدير مجتمعات الإسلام.. فكتب يقول:

«إن أقل عصر قوم أذكياء يغلب عليهم لين الطبع، والشدة القabilية للتاثير، لكنهم حفظوا القاعدة الطبيعية. وهي إن البذرة لا تنبت في أرض إلا إذا كان مزاج البذرة مما يتغذى من عناصر الأرض، ويتنفس بهوانها، والا ماتت البذرة، بدون عيب على طبقة الأرض وجودتها، ولا على البذرة وصحتها، وإنما العيب على البازار

أنفس المصريين أشربت الانقياد إلى الدين حتى صار طبعاً فيها، فكل من طلب اصلاحها من غير طريق الدين فقد بذر بذراً غير صالح للتربية التي أودعه فيها، فلا ينبع، ويضيع تعبيه، ويختف سعيه، وأكبر شاهد على ذلك ما شوهد من أثر التربية التي يسمونها أدبية، من عبد محمد على [١٨٤٦-١٩٢٥ هـ / ١٨٧١-١٩٥٣ م] إلى اليوم، فإن الصالحون بين لم يزدادوا إلا فساداً، وإن قيل إن لهم شيئاً من المعلومات، فما لم تكن معارفهم وأدابهم مبنية على حصول دينهم فلا اثر لها في تقوسيهم».

إن سبيل الدين لغزو الإصلاح في المسلمين سهل لا مندوحة عنها، فإن انتباتهم من طرق الأدب والحكمة العارية عن صبغة الدين يحوجه إلى إنشاء بناء جديد، ليس عنده من مواده شيء، ولا يسهل عليه أن يجد من عماله أحداً.

وإذا كان الدين كافلاً بتهذيب الأخلاق، وصلاح الأعمال، وحمل النفوس على طلب السعادة من أبوابها، ولا هله من الثقة فيه ما ليس لهم في غيره، وهو حاضر لديهم، والعناء في إرجاعهم إليه أخف من احداث ما لا إلعام لهم به، فلم العدول عنه إلى غيره؟<sup>١٧</sup>

■ وإذا كان وضع «دستور» أو «قانون» بدون «دولة.. وسلطنة» تطبيقه هو «عيب» لا يليق بالعقلاء، فإن عاقلاً من العقلاء لا يمكن أن يجيز على الإسلام وجود «مشريعة» دون «دولة» تخضعها في الممارسة والتطبيق؛ لذلك، كانت «الدولة الإسلامية» ضرورة لازمة لتطبيق الحل الإسلامي في النهوض، والمنهج الإسلامي في الإصلاح.. وفي هذا المقام يقول الإمام محمد عبده:

إن الإسلام دين وشرع، فهو قد وضع حدوداً، ورسم حقوقاً، ولا تكتمل الحكمة من تشريع الأحكام إلا إذا وجدت قوة لإقامة الحدود وتنفيذ حكم القاضي بالحق، وصون نظام الجماعة وتلك القوة لا يجوز أن تكون فوضى في عدد كثير، فلا بد أن تكون في واحد، وهو السلطان أو الخليفة.

والإسلام لم يدع ما لقيصر لقيصر، بل كان من شأنه أن يحاسب قيصر على ماله، ويأخذ على يده في عمله.. فكان الإسلام كهلاً للشخص، وألفة في البيت، ونظماماً للملك امتازت به الأمم التي دخلت فيه عن سواها من لم يدخل فيه.<sup>١٨</sup>

■ وبعد هذا الحسم والوضوح - من قبل الأستاذ الإمام - لجمع الإسلام بين الدنيا والآخرة.. وبين الدين والدولة.. لأنه منهج شامل

(١) المصدر السابق ج ٣ ص ٢٣٦، ٢٣٩.

(٢) المصدر السابق ج ٣ ص ٢٨٧، ٢٨٥، ٢٢٦.

للحياة: كمال للشخص.. وألفة في البيت.. ونظام للملك.. وسياج لنظام الجماعة.. وسلطة تقيم الحدود التي وضعها الله.. بعد هذا الجسم والوضوح لهذه القضايا في علاقة الإسلام بالدولة - دفع الإمام محمد عبده عن «دولة الإسلام» هذه شبهة «السلطة الدينية.. الحبرية.. الكهنوتية» التي سقطت فيها الدولة الكنسية بأوروبا العصور الوسطى.. فليس في الإسلام كهانة أصلاً.. ولا وساطة دينية فضلاً عن سلطة دينية - تقف بين الإنسان وخلقه.. وعلماء الإسلام - من المفتى.. إلى القاضي.. إلى شيخ الإسلام - ليسوا كهنة، ولا أصحاب سلطان على عقائد الناس، وإنما سلطانهم - كسلطات الدولة - مدنية يحددها القانون الإسلامي.. فالدولة - في الإسلام - مدنية، تقييمها الأمة، وتطور مؤسساتها المدنية، و«المدنية» هنا ليست اللادينية - كما هو حال مضمون هذا المصطلح في القاموس الغربي - وإنما المدنية هنا معناها نفي القدسية والكهانة عن «الدولة»، مع بقاء مرجعيتها «إسلامية .. شرعية»، لأن الإسلام - بعبارة محمد عبده - «دين وشرع.. وضع حدوداً، ورسم حقوقاً» ودولته هي الملزمة بالمرجعية الإسلامية - بالشرع والحدود والحقوق - فهي دولة مدنية وإسلامية في ذات الوقت، وليس كهنوتية.. ولا علمانية.. إنها «تعيّز» بين الدين والدولة.. دونها «فصل» أو «اتحاد».

وفي رفض الإسلام «للسلطة الدينية - الكهنوتية»، وبراءة دولته منها، يقول الإمام محمد عبده: «إن الإسلام لم يعرف تلك السلطة الدينية.. التي عرفتها أوروبا.. فليس في الإسلام سلطة دينية سوى سلطة الموعظة الحسنة، و الدعوة إلى الخير، والتنفير عن الشر.. وهي سلطة خوّلها الله لكل المسلمين، أدناهم وأعلاهم.. والأمة هي التي تولى الحاكم، وهي صاحبة الحق في السيطرة عليه، وهي تخلعه

متى رأى ذلك من مصلحتها، فهو حاكم مدنى من جميع الوجوه، ولا يجوز لصاحب النظر أن يخلط الخليفة، عند المسلمين، بما يسميه الإفرنج «ثيوكريتik»، أى سلطان الهوى. فليس للخليفة - بل ولا للقاضى، أو العفتى، أو شيخ الإسلام - أدنى سلطة على العقائد وتحrir الأحكام. وكل سلطة تناولها واحد من هؤلاء فهي سلطة مدنية، قدرها الشرع الإسلامي. فليس فى الإسلام سلطة دينية بوجه من الوجوه. بل إن قلب السلطة الدينية، والإitan عليها من الأساس، هو أصل من أجل أصول الإسلام...<sup>(١)</sup>.

■ وعندما زار الإمام محمد عبد عبده جزيرة «صقلية» سنة ١٣٢١هـ - ١٩٠٣م.. ورأى فى قصورها ومتاحفها صور الملوك والأمراء والكرادلة، التى تعكس «سلطات» كل منهم فى عصر «الدولة الدينية» الأوروبية عاد فعرج على التمييز بين السلطة الدينية الكهنوتية للكرادلة - فى تلك الدولة - وبين سلطات علماء الإسلام فى التاريخ الإسلامي والدولة الإسلامية.. فكتب يقول:

«رأيت بيبيا من بيوت القصر - [فى «يلرم».. عاصمة صقلية]- فيه صور نواب الملك فى عهد «البوربون» بعد «الثورمنديين».. ومع كل نائب منهم «كرديتال»، كما كان للملوك «كرادلة» يصحبونهم ويشركونهم فى كثير من شئون الملك، ولذلك كان النائب عن الملك يصبحه «كرديتال» يرجع إليه فى أمور دينه وفي أعماله السياسية أيام كانت الأحكام المدنية والسياسية مما يدخل فيه رجال الدين، كما نقول عندنا «المفتى» أو «شيخ الإسلام» فى عهد الملوك الذين لا تسمح لهم أوقانهم بتعلم العلوم الدينية، فيحتاجون إلى من يرجعون إليه من علماء الدين.

(١) المصدر السابق ج ٣ ص ٢٢٢، ٢٨٥، ٢٨٦، ٢٨٨.

غير أن «المفتى» و «شيخ الإسلام» إنما يجب عما يسأل عنه، أو يؤدى ما كلف به، أما «الكريدينال» فكان يبتدىء المشورة ويقتصر المطلب، ويقيم ثانب الملك على المذهب، ويكتف يده عن العمل الذي لا يرضاه، ويحمله على بسطها فيما يتواهه، فكانت السلطة الحقيقة مدنية سياسية دينية في نظام واحد، لا فصل فيه بين السلطتين، وهذا الضرب من النظام هو الذي يعمل البابوات وعمالهم من رجال «الكثالة» على إرجاعه، لأنه أصل من أصول الديانة المسيحية، عندهم، وإن كان ينكر وحدة السلطة الدينية والمدنية من لا يدين بدينهم.<sup>(١)</sup>

فالسلطة الحقيقة في الدولة الدينية الكنسية هي لرجال الكهنوت، الذين زعموا ويزعمون أن نيابتهم إنما هي عن الله، لا عن الأمة، فلا سلطان للأمة على السلطان الحقيقي في هذه الدولة.. بينما «الأمة» في الإسلام هي المكلفة بتطبيق الشريعة.. و«الدولة» مستخلفة عن «الأمة»، تختارها الأمة، وتراقبها، وتحاسبها، وتعزلها عند الاقتضاء، فالسلطة للأمة، ومعها سلطة الدولة، محكومة جميعها بحدود الشريعة والمرجعية الإسلامية.

وكما يقول الإمام محمد عبده:

«إننا مسلمون، تحب علينا المحافظة على الشريعة وصونها من العبث.. وإن الجمهور الأعظم يعتقدون أن أحكام الشريعة الإسلامية وافية بسد حاجات طلاب العدل في كل زمان ومكان، مع اليسر ورفع الحرج الذي تحفل الله برفعه عن هذه الأمة إلى أن تنقضى الدنيا». <sup>(٢)</sup>

(١) المصدر السابق ج ٢ ص ١٧٥

(٢) المصدر السابق ج ٢ ص ٢٥١

هكذا جمعت الوسطية الإسلامية - في فكر الأستاذ الإمام - بين الدين والدولة.. وبين الدين والأخرة.. وبين سلطة الأمة ومرجعية الشريعة الإسلامية في نموذج متميز كل التميز عن جميع التماذج السياسية التي عرفتها الحضارات الأخرى في علاقة الدين بالدولة.

فالدولة عندنا «إسلامية - مدنية».. إسلامية المرجعية.. ومدنية النظم والمؤسسات.. بينما تراوحت النظم الأخرى بين «الدولة الدينية»، التي جعلت الدولة ديناً، وحكمها بالحق الإلهي والتغويض السماوي، لا علاقة له بسلطة الأمة.. وبين «الدولة العلمانية» التي جاءت رد فعل للدولة الدينية، ففصلت الدين عن الدولة - في النموذج الليبرالي - وفصلته عن الحياة في النموذج الماركسي - عندما عزلت السماء عن الأرض!

\* \* \*

تلك لمحات عن بعض المعالم في المشروع الحضاري للإمام محمد عبده.. الذي كانت الوسطية فيه منهاجاً للإصلاح بالإسلام..

وصدق الله العظيم إذ يقول: **﴿وَكَذِلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أَمَّةً وَسَطًا﴾** (البقرة: ١٤٣).

ورحم الله الإمام محمد عبده، الذي قال:

«إن الإسلام دين وشرع.. كمال للشخص، وألفة في البيت.. ونظام للملك.. وضع حدوداً، ورسم حقوقاً.. ولا تكتمل الحكمة من تشريع الأحكام إلا إذا وجدت قوة [دولة.. وسلطة] - لإقامة الحدود وتنفيذ الأحكام.. وبهذا تميز الإسلام وامتازت به الأمم التي دخلت فيه عن سواها من لم يدخل فيه.. فكان المدرسة الأولى التي يرقى فيها البرابرة على سلم المدينة..

وان سبيل الدين لمزيد الإصلاح في المسلمين سبيل لا مندوحة عنها».

ورحم الله جمال الدين الأفغاني - أستاذ محمد عبده - الذي قال: «إنما عشر المسلمين، إذا لم يتوسّس نبوضنا وتمدّتنا على قواعد ديننا وقرآننا، فلا خبر لنا فيه، ولا يمكن التخلص من وصمة انحطاطنا وتأخّرنا إلا عن هذا الطريق، وإن ما فرّاه اليوم من حالة ظاهرة حسنة فينا [من حيث الرقى والأخذ بأسباب التمدن] هو عين التقيير والانحطاط، لأنّا في تمدننا هذا مقلدون للأمم الأوروبيّة، وهو تقليد يجرّنا بطبعيّته إلى الإعجاب بالأجانب، والاستكشاف لهم، والرضا بسلطانهم علينا، وبذلك تتحول صبغة الإسلام، التي من شأنها رفع راية السلطة والغلب، إلى صبغة خمول وضعف واستئناس لحكم الأجنبي إن الدين هو قوام الأمم، وبه فلاحها، وفيه سر سعادتها، وعليه مدارها.. وهو السبب المفرد لسعادة الإنسان».

ولقد بدأ الخلل والهبوط -[في تاريخنا] من طرح أصول الدين، ونبذها ظاهرياً.. والعلاج إنما يكون برجوع الأمة إلى قواعد دينها، والأخذ بأحكامه على ما كان في بدايته».

ومن طلب إصلاح الأمة بوسيلة سوى هذه، فقد ركب بها شططاً.. ولن يزيدوها إلا نحساً، ولن يكسبها إلا تعسفاً<sup>(١)</sup>.

وصدق رسول الله ﷺ إذ يقول فيما رواه الطبراني: «يحمل هذا العلم من كل خلف عدوله، ينفون عنه تحريف الضالين وانتقال المبطلين».. وإذ يقول فيما رواه أبو داود: «يبعث الله لهذه الأمة على رئيس كل مائة سنة من يجدد لها أمر دينها».

ولقد كان الأستاذ الإمام الشيخ محمد عبده مشرعوا نهضويًا، لتجديد دين الإسلام، كي تتجدد به دنيا المسلمين.. عليه رحمة الله.

(١) [الأعمال الكاملة لجمال الدين الأفغاني] ص ٣٤٧، ٣٢٨، ١٢٦، ١٩٧، ١٩٩.. دراسة وتحقيق: د. محمد عمارة طبعة القاهرة سنة ١٩٦٨م

ديوان الفكر الإصلاحى

الأعمال الكاملة للإمام محمد عبده

في منتصف ستينيات القرن العشرين - وفي بدايات حقبة التفرغ والتبليور «للمشروع الفكري» - الذي جعلته «رسالة حياتي» - كان العكوف على الجمع والتحقيق والدراسة والنشر لسلسلة (الأعمال الكاملة) لأعلام البقعة الإسلامية «الحديث» وأئمة التجديد لحياتنا الفكرية، ومشروعنا النهضوي. كان هذا المشروع واحداً من المهام الفكرية التي توافرت على إنجازها..

ذلك أني وجدت أن حياتنا الفكرية المعاصرة قد سلطت وتسلط كل الأضواء إما على فكر «الجمود والتقليد».. أو «الشعوذة والخرافة».. أو على الفكر «العلماني والتغريبى»، الذي يمثل امتداداً سلطانياً للحضارة الغربية الغازية لوطن العروبة وعالم الإسلام.. ولذلك سار في واقعنا الفكرى ذلك الاستقطاب الحاد بين تراث الجمود والتقليد والخرافة وبين الوارد الضار للعلمانية والتغريب والاستلاب الحضاري.. وغايات التأثيرات الفاعلة لمدرسة الإحياء والتجديد والوسطية عن الساحة الفكرية المعاصرة إلى حد كبير.

وحتى يعود هذا التيار الإحيائى والتجددى إلى الفعل والفاعلية في واقعنا الفكرى من جديد، كانت اهتماماتي - في «مشروعى الفكرى» - بالجمع والتحقيق والدراسة والنشر لسلسلة (الأعمال الكاملة) لأعلام هذا التيار..

ولقد يسر الله - سبحانه وتعالى - إنجاز هذا المقصد الفكرى بالنسبة لأعمال رفاعة رافع الطهطاوى (١٢١٦-١٢٩٠ھ/١٨٣٠-١٨٧٣م) وجمال الدين الأفغانى (١٢٥٤-١٣١٤ھ/١٨٣٨-١٨٩٧م) والإمام محمد عبده (١٢٩٥-١٣٢٣ھ/١٨٤٩-١٩٠٥م) وعبد الرحمن الكواكبى (١٢٧٠-١٣٢٠ھ/١٨٥٤-١٩٠٢م) وعلى مبارك (١٢٣٩-١٣١١ھ/١٨٢٢-١٨٩٣م) وقاسم أمين (١٢٨٠-١٣٢٦ھ/١٨٦٣-١٩٠٨م).

ولقد كان ترتيب (الأعمال الكاملة للإمام محمد عبده) - في إخراج هذا المشروع - الحلقة الثانية - والتالية - لأعمال الأفغاني.. وذلك إيماناً مني بأن الأفغاني كان الرائد لليقظة الإسلامية الحديثة. وأن محمد عبده كان المهندس الأكبر للتجديد الإسلامي في عصرنا الحديث..

وحتى يعلم الباحث والقارئ «الضرورة الفكرية» التي كانت تلح على عقلى ووجودانى لإنجاز هذا المشروع، يكفى أن أشير هنا - بالنسبة لأعمال الإمام محمد عبده - إلى الحالة المعيشية واللباسية التي كانت عليها الآثار الفكرية لهذا الإمام العظيم. فلم يكن متداولاً ومعروفاً بين المثقفين والباحثين من هذه الآثار الفكرية سوى

١ - تفسيره لسورة الفاتحة..

٢ - وتفسيره لجزء عم..

٣ - ورسالة التوحيد..

٤ - كتاب الإسلام والنصرانية مع العلم والمدنية..

٥ - والجزء الثاني من تاريخ الأستاذ الإمام - الذى كتبه تلميذه العظيم الشيخ محمد رشيد رضا (١٢٨٢-١٢٥٤ هـ ١٩٢٥ م) - جزء (المنشآت) - والذى ضمته الشيخ رشيد طائفة من مقالات الأستاذ الإمام. وهو جزء لم يكن معروفاً «إلا لل خاصة». الذين يطلعون عليه في المكتبات العامة فقط لا غير.

ولم تكن القضية بالنسبة لهذه الآثار الفكرية مجرد غيبة حضورها في المكتبات.. ولا مجرد تبعثر المطبوع منها.. ولا ندرة هذه الطبعات.. ولا حتى غيبة الدراسات الجامعية التي تلقى عليها وعلى صاحبها الأضواء العصرية الواعية.. وإنما كان هناك - فوق

ذلك كلهـ ما هو أكبر وأخطر وأسوأـ كان هناك «التزييف..» «المتعمد»  
الذى لعبت أصابعه الأثمة بهذه الأثارـ والأعمال!!

ذلك أن فكرة جمع الأعمال الفكرية للأستاذ الإمام كانت واردة ومطروحة منذ وفاته (١٢٢٢هـ - ١٩٥٠م)، وكانت موضوع اهتمامات كوكبة من تلاميذه، وأركان تياره الفكري - بجنابيه الدينى والمدنى.. ولكنها - مع شديد الأسف - كانت موجودة لا بهدف تقديم هذه الأعمال الفكرية كاملة للياھثين والفقیرین والقراء، وإنما بهدف تقديم الأعمال والصفحات التي لا تنقض سلطات الحاکمة في مصر يومئذ.

١- سلطة الاحتلال الإنجليزي لمصر - بقيادة اللورد «كرورمر» [١٨٤٦-١٨١٧]

-٢- وسلطنة الخديوي عباس حلمي الثاني [١٢٩١-١٣٦٣هـ] -١٨٧٤ م [١٩٤٤م] ..

فقد وقف هذا الهدف وتلك الغاية من خلف تلك الحاجة التي دعا إلى قيامها، وأقامها سعد زغلول باشا (١٢٧٣-١٤٣٦ هـ ١٨٥٧-١٩٢٧ م) يحكم علاقته الوثيقة بالأستاذ الإمام، وبصقته «عميد حزبه المدني، وأقوى أركانه».. وذلك عندما علم هذا «الحزب» وذلك التيار الفكري أن الشيخ محمد رشيد رضا يفكر في كتابة تاريخ الأستاذ الإمام، فخشوا أن تقدم من صفحات هذا التاريخ حقائق تخرج مرتكبهم وعلاقتهم بالسلطة الإنجليزية والخديوي عباس حلمي الثاني..

· ولقد انتهى الأمر باشتراكهم مع للشيخ رشيد رضا في التاريخ للإمام، وفي تقديم الصفحات التي لا تخوب الانجليز ولا الخديوي من أعماله وأفكاره. أى أن هذا التحرير والتزييف قد انسحب على «التاريخ» كما انسحب على «الأعمال»!

ولقد حكى الشيخ رشيد رضا بنفسه وقائع هذا الذى حدث لتاريخ الاستاذ الإمام وأعماله الفكرية، فقال: إنه بعد وفاة الأستاذ الإمام، أعلنتْ عزمي على كتابة تاريخه، فجاءنى رسول من قبل الشيخ عبد الكريم سلمان (١٢٦٥-١٣٦٦ هـ - ١٨٤٩-١٩١٨ م) وقال لي: «إن أصدقاءه - (أصدقاء الإمام) - قرروا تأليف تاريخه بالتعاون بينهم، وهم به أولى. فقلت لل明珠<sup>١</sup> إن تأليف تاريخين لهذا الإمام الكبير ليس بكثير ولا كبير. فليكتبوا ما عندهم، وأنا أكتب ما عندى... ثم أرسل إلى عميد حزبه المدنى وأقوى أركانه: سعد باشا زغلول (١٢٧٣-١٣٤٦ هـ - ١٨٥٧-١٩٢٧ م). فجئته، فبلغته أنه هو وأخوانه من مریدى الإمام وأصدقائه يرون أن أتولى كتابة تاريخه. وأن يساعدونى بما لديهم من المواد والمعلومات. ثم يساعدونى على طبعه ونشره بالمال، بشرط أن أطلعهم على عملى، وأستشيرهم فيه. فلأن كثيراً من سيرته، رحمة الله، كانوا يعودون متکافلين معه فيه، ويعدون من بعده مسئولين عنه فأجبته: إننى لست إلا واحداً منكم، بل أنا أصغركم، ولا أستغنى عن مساعدتكم ومشاورتكم. ولا أحب الخروج عما ترونـه من مصلحتكم

وفي إثر ذلك اجتمع - بدعوة منه - (أى بدعوة من سعد زغلول باشا)، الشيخ عبد الكريم سلمان، وحسن باشا عاصم ومحمد بك راسم، وقاسم بك أمين (١٢٨٠-١٣٢٦ هـ - ١٨٦٣-١٩٠٨ م)، والشيخ عبد الرحيم الدمرداش ، وقرروا بذب أحدهم: فتحى زغلول (١٢٧٩-١٣٢٢ هـ - ١٨٦٣-١٩١٤ م) ليكون نائباً عنهم في التعاون والتشاور معى في العمل... وكان هو المنتسب من جماعتهم بسمو الخديوى، ومحيطاً بسياسته وسياسة الانجليز في الأمور علناً، وهو الجانبيان

اللذان يحسب لرضاهما وسخطهما كل حساب... وبلغوا حموده بك عيده ذلك، وأنه يرضيهم أن يعطينى ما عنده من مواد هنا والتاريخ»<sup>(١)</sup>.

هكذا يعترف الشيخ رشيد رضا - كاتب (تاریخ الأستاذ الإمام) - بأن هذا التاريخ قد روّعى في كتابته عدم إغصان سلطات الاحتلال الإنجليزي.. وسلطان الخديو عباس حلمي الثاني!.

وعندما تعلق الأمر بالأعمال الفكرية للأستاذ الإمام، تعطّض الجهد عن عمل هزيل ومشوه ومعيب، تمثّل في الجزء الثاني من تاريخه - وهو الذي سمي بجزء (المنشآت)..

أما أنه هزيل، فلأنه لا يضم من أعمال الرجل الفكرية، إلا النذر البسيير، إذ إن ما فيه، مما هو حقاً للإمام، لا يكاد يبلغ سدس حجم أعماله الفكرية!

وأما أنه مشوه، فلأن السياسة، كما قدمتنا، قد لعبت لعبتها في المواد التي وضعنا فيها.. ونحن نقرّ للشيخ رشيد رضا - وهو الذي وضع اسمه على هذا الجزء، باعتباره الجامع له - أن فتحى زغلول باشا قد اقترح أن تمحّف من مواده - خصوصاً مقالات العروبة الوثيقى - ما يغضّب الإنجليز. فيقول: «فاما ما كان منها خاصنا بالسياسة، ومسألة مصر والسودان، وتهبيج العالم الإسلامي والمهدى على الدولة الانكليزية. فقد وافقته - (أى) وافق الشيخ رشيد فتحى زغلول - على تركه، وعدم نشر شيء منه في منشأته. لأن الحرية في مصر لا تتسع لنشرها.. وأما المقالات الإصلاحية العامة التي بث الحكيمان - (الأفغاني والإمام) - فيها الدعوة إلى جمع كلمة المسلمين.. فقد اتفقنا

(١) رشيد رضا [تاریخ الأستاذ الإمام] ج ١ من ٢ طبعة القاهرة سنة ١٩٣١ م

على نشر أكثرها، وترك ما تعدد إنجلترة تحريضاً عليها منها. ولكنه –أى فتحى زغلول باشا– أشاراً أيضًا إلى حذف جمل من بعض المقالات ما وافقته عليها إلا كارها»<sup>(١)</sup>.

قد أعلمـنا أنـ الـذـى قـدـمـ إـلـى الشـيـخـ رـشـيدـ رـضاـ مـقـالـاتـ الـأـسـتـاذـ الـإـمامـ فـىـ [ـالـوـقـائـعـ الـمـصـرـىـ]ـ هـوـ فـتحـىـ باـشـاـ زـغـلـولـ،ـ إـذـ هـوـ الـذـىـ نـسـخـ مـقـالـاتـ الـإـمامـ الـإـصـلـاحـيـةـ مـنـ جـرـيـدةـ الـوـقـائـعـ الـرـسـمـيـةـ،ـ إـذـ كـانـ يـقـتـنـىـ مـجـمـوعـتـهـ»<sup>(٢)</sup>ـ كـماـ يـقـولـ الشـيـخـ رـشـيدــ أـدـرـكـنـاـ مـاـ لـحـقـهـاـ هـىـ الـأـخـرىـ مـنـ تـشـوـيـهـ بـفـعـلـ «ـالـحـذـفـ»ـ وـ«ـالـاـخـتـيـارـ»ـ،ـ الـذـىـ توـخـىـ عـدـمـ إـغـضـابـ سـلـطـاتـ الـاحتـالـلـ وـالـخـديـوـيـ عـبـاسـ فـىـ ذـلـكـ الـحـينـ..

وأـمـاـ أـنـ هـذـاـ عـلـمـ مـعـيـبـ،ـ فـلـأـنـ لـمـ يـقـمـ عـلـىـ أـسـسـ التـحـقـيقـ الـعـلـمـيـ لـلـنـصـوـصـ،ـ فـنـسـبـتـ مـحـتـوـيـاتـ إـلـىـ الـأـسـتـاذـ الـإـمامـ،ـ عـلـىـ حـيـنـ أـنـ الـكـثـيرـ مـنـهـ لـيـسـ لـهـ،ـ وـلـيـسـ مـنـ الـاـنـصـافـ وـلـاـ مـنـ الـأـمـانـةـ الـعـلـمـيـةـ أـنـ يـنـسـبـ إـلـيـهـ دـوـنـ أـصـحـابـ الـحـقـيـقـيـنـ،ـ وـهـذـهـ قـضـيـةـ عـلـىـ جـانـبـ كـبـيرـ مـنـ الـأـهـمـيـةـ،ـ وـلـمـ تـنـطـبـقـ فـقـطـ عـلـىـ جـزـءـ [ـالـمـنـشـآـتـ]ـ هـذـاـ،ـ بـلـ اـنـسـبـتـ عـلـىـ الـكـثـيرـ مـنـ آـثـارـ الـأـسـتـاذـ الـإـمامـ..ـ وـمـنـ هـنـاـ تـأـتـىـ أـهـمـيـةـ جـهـدـ «ـالـتـحـقـيقـ»ـ الـذـىـ بـذـلـنـاهـ فـىـ إـخـرـاجـ هـذـهـ الـأـعـمـالـ،ـ بـعـدـ جـهـدـ «ـالـجـمـعـ»ـ لـهـاـ مـنـ عـدـدـ كـبـيرـ جـدـاـ مـنـ الـمـصـادـرـ وـالـمـرـاجـعـ وـالـمـظـانـ..ـ وـهـوـ «ـالـجـمـعـ»ـ الـذـىـ اـسـتـعـنـاـ فـيـهـ أـيـضـاـ بـقـوـاعـدـ التـحـقـيقـ الـعـلـمـيـ لـلـنـصـوـصـ لـتـميـزـ مـاـ هـوـ لـلـإـمامـ فـمـاـ هـوـ لـغـيـرـهـ مـنـ الـمـفـكـرـيـنـ وـالـكـتـابـ.

إـنـ سـبـعـ سـنـوـاتـ قـدـ اـحـتـاجـهـاـ اـنجـازـ هـذـاـ عـلـمـ،ـ قـدـ وـفـرـتـ تـحدـيدـ الـعـدـيدـ مـنـ الـمـعـايـرـ الـأـسـلـوبـيـةـ..ـ وـالـفـكـرـيـةـ..ـ الـتـىـ أـعـانـتـ عـلـىـ «ـتـحـقـيقـ»ـ نـسـبةـ النـصـوـصـ..ـ الـتـىـ نـشـرـتـ دـوـنـ توـقـيعـ..ـ إـلـىـ أـصـاحـابـهـاـ

(١) المـصـدرـ السـابـقـ،ـ جـ1ـ صـ٣ـ.

(٢) المـصـدرـ السـابـقـ،ـ جـ1ـ صـ٣ـ.

ال حقيقيين.. وهي - في هذا المقام - قد قاربت الثمانين نصا، فيها  
المقالات.. والرسائل.. بل والكتب أيضاً.

ونحن إذا شئنا ضرب الأمثلة على ذلك الخلط الذي وقع فيه من  
تعرض لنشر نصوص الأستاذ الإمام من قبل، وخاصة الشيخ رشيد  
رضا - مع علمه وفضله وإمامته في الفقه والتفسير والإصلاح -  
وجدنا من الأمثلة الكثير والكثير.. ولكننا نكتفى هنا بتقديم إشارات  
إلى عدد من النصوص التي ميزنا «بالتحقيق» نسبتها الحقيقة إلى  
 أصحابها الحقيقيين.. وذلك مثل:

- ١- [رسالة الواردات في سر التجليات] التي نسبت للأستاذ الإمام..  
وحققنا نسبتها إلى جمال الدين الأفغاني.
- ٢- [رسالة المدبر الإنساني والمدبر العقلى الروحانى] التي نسبت  
لالأستاذ الإمام.. وحققنا أنها من مترجمات على مبارك باشا..  
وأن دور الإمام فيها كان دور الصياغة البلاغية لأسلوبها.
- ٣- [التعليقات على شرح الدواني للعقائد العضدية] الذي نسب -  
وهو كتاب كبير - إلى الأستاذ الإمام.. وحققنا نسبته إلى جمال  
الدين الأفغاني.
- ٤- كتاب [مصر واسعاعيل باشا] الذي نشر في صحفية [الطاائف]  
ل أصحابها ومحررها عبدالله التديم [١٢٦٤-١٨٤٥ هـ / ١٣١٤-١٨٩٦ م]  
وحققنا نسبته إلى الأستاذ الإمام..
- ٥- مقالات [الواقع المصري] التي كانت تنشر دون توقيع.. والتي  
حققنا نسبتها إلى أصحابها - الأستاذ الإمام - رئيس التحرير -  
أو سعد زغلول .. أو عبد الكرييم سلمان.. أو سيد وفا.. أو إبراهيم  
الهلياوي.. أو غيرهم من الكتاب..

- ٦- مقالات [العروة الوثقى] والتي حققنا نسبتها إلى صاحب سياسة المجلة جمال الدين الأفغاني، وليس إلى «محرر» المجلة الأستاذ الإمام.
- ٧- الفصول التي مثلت رأى الشرع والفقه في قضايا تحرير المرأة - الزواج - والطلاق.. والتعدد.. وعلاقة الرجل بالمرأة - والتي تضمنها كتاب [تحرير المرأة] لقاسم أمين.. ولقد حققنا نسبتها للأستاذ الإمام.
- ٨- وتفسير الأستاذ الإمام لما فسر من القرآن: والذي ميزناه بالتحقيق عن تفسير الشيخ رشيد رضا، في [تفسير المنار].
- إلخ.. إلخ.. إلخ.. النصوص التي ميزناها بالتحقيق فنسيناها إلى أصحابها الحقيقيين. وكتبنا الأدلة التي استندنا إليها في هذا التحقيق والتمييز - وهي الأدلة التي استغرقت في التقاديم لأعمال الإمام نحو من سبعين صفحة!!!.. قامت دليلا على الجهد الذي بذلناه في هذا التحقيق<sup>(١)</sup>.

\* \* \*

ولون آخر من ألوان الخلط والتزييف - المتعبد .. والمتكرر- حتى اشتهرت طبعاته شهرة الأكاذيب الشائعة! اقرفه العلمانيون المتغربون إزاء واحد من أهم كتب الأستاذ الإمام - وهو كتاب [الإسلام والنصرانية مع العلم والمدينة].

﴿فَلَقَدْ قَامُوا «بِتَزْوِيرٍ» عَنْوَانَ الْكِتَابِ - الَّذِي كَتَبَهُ الأَسْتَاذُ الْإِمَامُ فِي الْأَصْلِ، مَقَالَاتٍ ردَّ بِهَا عَلَى فَرْحَ آنْطُونَ [١٨٧٤ - ١٩٢٢ م]﴾

(١) انظر الجزء الأول من [الأعمال الكاملة للإمام محمد عبده] ص ٢٠٥ - ٢٧٥ طبعة القاهرة سنة ١٩٩٣ م.

دعواه أن النصرانية أكثر تسامحا مع العلم والعلماء من الإسلام، وبعد أن نشرت هذه المقالات في مجلة [المنار] جمعها الشيخ محمد رشيد رضا، وطبعها في كتاب مستقل عنوانه: [الإسلام والنصرانية مع العلم والمدنية] – وقد استأذن رشيد رضا الأستاذ الإمام في اختيار هذا العنوان، فوافق عليه.. وينص عبارة رشيد رضا – في تاريخه للأستاذ الإمام – : [الإسلام والنصرانية مع العلم والمدنية]. وهو مقالات كتبها [الأستاذ الإمام] لمجلة المنار، ثم جردها منها وطبعناها على حدتها، وسميناها بهذا الاسم باذنه، فجاءت كتابا مستقلا، أعيد طبعه مرارا»<sup>(١)</sup>.

ولقد أعيد طبع هذا الكتاب بنفس العنوان، مرتين في حياة الأستاذ الإمام، الأولى في السنة الخامسة من تاريخ صدور [المنار] والثانية سنة ١٢٢٢هـ / سنة ١٩٠٥م، سنة وفاة الأستاذ الإمام – ثم تكررت طباعته بذات العنوان.

وإذا كان الأستاذ الإمام قد كتب هذا الكتاب ردا على قول فرج أنطون: «إن العالم والفلسفة قد تمكنا إلى الآن من التغلب على الاضطهاد المسيحي، ولذلك نعا غرسهما في قرية أوربا وأينما، وأثمر التمدن الحديث، ولكنهما لم يتمكنا من التغلب على الاضطهاد الإسلامي. وفي هذا دليل واقعى على أن النصرانية كانت أكثر تسامحا»<sup>(٢)</sup>.

فإن التزوير العلماني لعنوان الكتاب وجعله: [الإسلام بين العلم والمدنية] – بحذف كلمة «النصرانية» – يتجاوز تزوير «العنوان» إلى تزوير «رسالة الكتاب»!

(١) [تاريخ الأستاذ الإمام] ج ١ ص ٧٨٧.

(٢) [الأعمال الكاملة للإمام محمد عبد] ج ٢ ص ٢٤٨.

■ ولقد حدث ذلك بالفعل، فقام العلمانيون المتغربون – بعد تزوير «العنوان» بتزويد «المحتوى»، وذلك عندما حذفوا كل ما كتبه الأستاذ الإمام عن النصرانية، في معرض مقارنته بين أصولها وبين أصول الإسلام. وتأثير ذلك على موقف الدينين من العلم والمدنية! لقد حذفوا أكثر من ثلاثين صفحة<sup>(١)</sup>. فيها هذه العناوين وما كتبه تحتها: «الجواب الإجمالي للأستاذ الإمام على دعوى فرج آنطون» «جواب تفصيلي».. وفيه: «ففي القتال بين المسلمين لأجل الاعتقاد».

و«تساهل المسلمين مع أهل العلم والنظر من كل ملة».. و«طائفة من الحكماء والعلماء الذين حظوا عند الخلفاء».. – وهي مباحث أساسية في موضوع الكتاب – بل وحذفوا ما كتبه الإمام عن أصول النصرانية؛ وهو من أنفس ما كتبه في مقارنة النصرانية بالإسلام . وأعمق ما كتب في هذا الباب – ومنها الأصول الستة للنصرانية، والتي قدم لها ببحث عن: «طبيعة الدين المسيحي».

و«تمهيد» لهذه الأصول الستة. ثم توالت عناوينها: «الأصل الأول للنصرانية: الخوارق» و«الأصل الثاني للنصرانية: سلطة الرؤساء». و«الأصل الثالث للنصرانية: ترك الدنيا». و«الأصل الرابع للنصرانية: الإيمان بغير المعقول».

---

(١) المصدر السابق ج ٣ ص ٢٤٧ - ٢٧٨

و«الأصل الخامس للنصرانية: أن الكتب المقدسة حاوية لكل ما يحتاج إليه البشر في المعاش والمعاد».

و«الأصل السادس للنصرانية: التفريق بين المسيحيين وغيرهم حتى الأقربين».

ثم حذف العلمانيون المتغربون المباحث التي استخلص فيها الأستاذ الإمام دلالات هذه الأصول على موقف النصرانية من العلم والمدنية.. وهي المباحث التي ذكرها تحت عنوانين.  
«نتائج هذه الأصول وأثارها».

و«مقاومة النصرانية للعلم».

و«مراقبة المطبوعات ومحكمة التفتیش».

و«اضطهاد المسيحية للمسلمين واليهود والعلماء عامة».

و«مقاومة السلطة المدنية وحرية الاعتقاد».

و«مقاومة الجمعيات العلمية والكتب».

و«البروتستانت والإصلاح».

و«الفصل بين السلطتين في المسيحية».

و«اعتقاد المسلمين في المسيح والمسيحية».

كل هذه المباحث قد حذفتها الطبعات العلمانية المزورة من كتاب الأستاذ الإمام. توسلا إلى إدراج الأستاذ الإمام ضمن العلمانيين و«اللبنانيين» بالمعنى الغربي والوضعى واللادينى فارتکبوا بذلك «مذبحة فكرية» قل نظيرها في هيدان تزویر الكتب ومسخ المؤلفات!».

(١) ولقد بدأت سلسلة الطبعات المزورة لهذا الكتاب بطبعه دار الهلال في «متبيّنات القرن العشرين». واستمرت حتى طبعة الهيئة العامة للكتاب - ضمن ما سمي «المراجحة بالتفويض» سنة ١٩٩٢م

■ وبعد هذا «التزوير» بالحذف والبتر، اقرفت هذه الطبعة «تزويراً» آخر بالحشو والإضافة، فأخذت في هذا الكتاب ما لا علاقه له به! لقد حشروا في هذه الطبعة المزورة مباحث لا علاقه لها بموضوع الكتاب وذلك مثل:

بحث: «الإنسان عالم صناعي». وهو من مقالات مجلة [العروة الوثقى]. كتبه جمال الدين الأفغاني.. وليس للأستاذ الإمام.. ونشر في [العروة الوثقى] سنة ١٨٨٣م.. آى قبل تأليف كتاب [الإسلام والنصرانية مع العلم والمدنية] بعشرين عاماً.. ولا علاقه له بموضوع المعركة الفكرية التي كتب لها وفيها هذا الكتاب:

أبحاث «المسألة الإسلامية بين هانوتو والإمام» - وهي ست مقالات كتبها الأستاذ الإمام ردًا على الكاتب والسياسي الفرنسي «جاپرييل هانوتو» [١٨٥٣ - ١٩٤٤م].. وليس على فرح أنطون.. وكتبها في سنة ١٩٠٠م آى قبل سنوات من كتابه مباحث [الإسلام والنصرانية مع العلم المدنية].. ونشرها الإمام في صحيفة [المؤيد] وليس في مجلة [المنار] - التي رد فيها على فرح أنطون!.. الأمر الذي لا يترك عذرًا يبرر هذا الخلط الكبير والكثير والغريب، الذي بلغ قمة «التزوير»!

\* \* \*

لذلك، كان الجمع والتحقيق والدراسة للأعمال الكاملة للأستاذ الإمام أكبر من مجرد إنجاز فكري تحتاجه حياتنا الفكرية حاجة ماسة وشديدة.. لقد كان - بالإضافة إلى ذلك - رفعاً «لجريمة تزييف كبير» ارتكبت في حق هذا الصرح من ضرروح الفكر المجدد لهذا الإمام العظيم..

\* \* \*

وإذا كان الجمع والتحقيق لهذه الأعمال الكاملة قد اقتضى واستوجب ما هو أكثر من «التحقيق العلمي» الذي ميز بين هذه النصوص والمقالات والكتب التي اختلطت وشاعت بين الأستاذ الإمام وبين أعلام مدرسته الفكرية.. كما اقتضى مراجعة درويات قرن كامل، تناولت فيها مقالات وأثار فكرية للأستاذ الإمام.. فإن إنجاز هذا العمل قد اقتضى - أيضاً - فض مغالق سجلات فتاوى الأستاذ الإمام بدار الإفتاء - التابعة لوزارة العدل - حالياً «نظارة الحقانية» - سابقاً - ولهذه الصفحة من صفحات [الأعمال الكاملة] «قصة»، جسدت جهداً يستحق الإشارة والتذكرة.

فلقد ذهبت - يومئذ سنة ١٩٧٢م - إلى فضيلة المفتى - المرحوم الشيخ محمد خاطر وأهديت إليه الأجزاء الثلاثة التي كانت قد صدرت من هذه [الأعمال الكاملة] - طبعة المؤسسة العربية - بيروت سنة ١٩٧٢م، وطلبت منه أن يتبع لى الإطلاع على سجلات الفتوى في الحقبة التي تولى فيها الأستاذ الإمام منصب الإفتاء، لأهم من أعماله الفكرية الفتوى المتميزة، والتي تقدم صفحات من الاجتهاد والتجديد الذي تميز به فقه الأستاذ الإمام..

ولقد تحمس الشيخ خاطر للمشروع.. بل وتعنى تكرار هذا الجهد مع غير الأستاذ الإمام من الأعلام الذين تولوا منصب الإفتاء.. لكنه أخبرني بأنه لا يستطيع أن يضع بين يدي سجلات الفتوى إلا بعد استئذان وزير العدل.. فلما ذهبت إليه مرة ثانية، كان الخبر المحبب للأمال.. ذلك أن وزير العدل - سامحة الله - قد نظر إلى الموضوع نظرة «العرضحالجي» وكاتب «الأرشيف».. فطلب أن أسرد - رسميًا - مبلغًا كبيراً من المال - لا أذكر الآن قدره لقاء كل صفحة من صفحات الفتوى في السجلات!.. ولم يكن هذا الوزير يدرى أنني

طالب علم، وراهب في محراب الفكر. وأن دخلى الثابت - وأن رأب  
أسرة - لا يبلغ يومئذ الثلاثين جنيهاً!! وأن ناشر [الأعمال الكاملة]  
كان يدفع لي عن كل مجلد «مبلغاً قطعياً» قدره مائتا جنيه فقط لا  
غير وهو مبلغ لم يكن يغطي ثمن المراجع وأجور المواصلات إلى دور  
الكتب والمحفوظات!! لم يكن الوزير يدرى شيئاً عن «الحالة» ولا عن  
«المقادير» العلمية.. وإنما تعامل مع الموضوع تعامل موظفي  
«الأرشيف»!.

لكتنى لم أیأس.. فلقد كنت عازماً على ألا تخلو هذه [الأعمال  
ال الكاملة] من تقديم المعالم البارزة والمتميزة لأعظم من تولوا منصب  
الإفتاء بمصر والشرق في العصر الحديث.. «فتحايلت» على الأمر..  
وساعدنى الشيخ محمد خاطر - برحمه الله - على تحقيق بعض ما  
أريد، فأتاح لي «الاطلاع» على الفتاوى، دون «التصوير» لها.. فعكفت  
الأيام الطوال على «الاطلاع».. وأيضاً على «النسخ» باليد لما رأيته  
هاماً ومتميزاً من فتاوى الأستاذ الإمام.. بل - وهذا «سر» أبوح به  
للمرة الأولى - لقد عزمت على تصوير بعض الفتاوى التي أصدرها  
الأستاذ الإمام - والتي لا تزال موضوعاتها تثير الجدل الفكري  
والفقهي حتى الآن - مثل فتاوى التأمين على الحياة - «ففككت»  
خيوط «السجل»، ونزلت إلى مكتب التصوير - بميدان العباسية، حيث  
كانت دار الإفتاء يومئذ - وصورت الفتاوى، ثم أعدت الأوراق ثانية  
إلى «السجل» من جديدة.. وذلك لتصدر هذه الفتوى « بصورة»،  
فتكون مع نظائرها من فتاواه في أرباح وعائدات صناديق التوفير  
«وثيقة» في أيدي الذين لا يزالون مختلفين حول موقف الفقه  
الإسلامي من هذا الموضوع.. وحول موقف الأستاذ الإمام على وجه  
الخصوص.

وحتى يدرك الباحثون والقراء أهمية هذا المصدر - سجلات  
الفتاوى بنظارة الحقانية - في اكمال قسمات [الأعمال الفكرية]  
لأستاذ الإمام.. يكفي أن نقول:

أولاً: إن هذه هي المرة الأولى التي يكشف فيها الستار عن هذه  
الصفحة من صفحات فكر وفقه الأستاذ الإمام.. والمرة الأولى التي  
تكتشف فيها للباحثين والقراء أبعاد الجهد الفكري والفقهي الذي  
أنجزه الرجل بوصفه مفتياً للديار المصرية ومرجعاً للعالم الإسلامي  
في شفونه الدينية.

فحتى الشيخ رشيد رضا - الذي كان أوثق علماء ذلك العصر صلة  
بالأستاذ الإمام - لم تنج له فرصة الاطلاع على فتاوى الأستاذ  
الإمام في دار الإفتاء، ولم يشر إليها في كل ما كتب عنه، بل لقد ألمح  
إلى أنه لم يطلع عليها<sup>(١)</sup>.

وإذا كانت بعض الفتاوى التي تضمنتها «مضبطة» دار الإفتاء  
للأستاذ الإمام قد نشرت في صحفة ذلك العصر، فإنها لا تمثل إلا  
صفحات لا تذكر إذا ما قياس بحجم الفتاوى التي ظلت حبيسة  
سجلات دار الإفتاء حتى قيامنا بهذا الجهد الذي أنجزناه.

وعلى وجه التحديد، فإن ما نشر منها لا يتعدي:

١- الفتوى الهندية التي تتحدث عن التعامل بين المسلمين وغير  
المسلمين، وهي التي جاءت في ص ٤٤-٤٧ من السجل الثالث  
من سجلات دار الإفتاء.

---

(١) انظر [المختار] مجلد ج ٩ ص ٥٢٧ - ٥٢٩ عدد ٣٠ ربیع الآخر سنة ١٤٢٥ هـ ٢٢ من فبراير سنة ١٩١٧م

- ٤- فتوى طوفان نوح: وهي التي جاءت في ص ٤ من السجل الثاني من سجلات دار الإفتاء.
- ٣- الفتوى القرتسفالية: وهي التي جاءت في ص ٣١ من السجل الثالث من سجلات دار الإفتاء.
- ٤- الفتوى التي كتبها الأستاذ الإمام في صورة مشروع قانون لتنظيم الإنفاق على الزوجة والطلاق على الزوج: وهي التي جاءت في ص ٢١ من السجل الثالث من سجلات دار الإفتاء.
- أما غير هذه الفتاوى الأربع فلقد ظل بعيداً عن متناول القراء والدارسين والباحثين، فإذا علمنا أن مجموع الفتاوى التي أصدرها الأستاذ الإمام، والتي دونت في «مضبطة» دار الإفتاء، قد يبلغ عددها ٩٤٤ فتوى، استغرقت السجل الثاني من سجلات «مضبطة» دار الإفتاء بأكمله - وصفحاته ١٩٨ صفحة - كما استغرقت ١٥٩ صفحة من صفحات السجل الثالث - [وعدد أسطر الصفحة ٣٠ سطراً]. ومتوسط عدد كلمات السطر ٣٠ كلمة]- أدركنا إلى أي حد قد فتح التحقيق لهذه الأعمال، وفك مغاليق سجلات دار الإفتاء، ببابا جديداً أفضى بنا إلى عالم بكر وصفحة هامة من صفحات فقه الأستاذ الإمام الذي ظللتنا بعيدين عنه وجاهلين به طوال تلك السنوات.

ثانية: إن الأستاذ الإمام قد استمر ينهض بمهمة الإفتاء سنتين كاملة (من ٣ يونيو سنة ١٨٩٩ الموافق ٢٤ من محرم سنة ١٣١٧هـ.. حتى قبيل وفاته في ١١ يوليو سنة ١٩٠٥ م ٧ جمادى الأولى سنة ١٣٢٢هـ). وأن أول فتوى أصدرها كان تاريخها ٢ صفر سنة ١٣١٧هـ أي بعد أسبوع من توليه هذا المنصب - وفيها رد حكم

محكمة الاستئناف الأهلية بمصر، الذي حكمت فيه بالإعدام على متهم بالقتل، فوضع الأستاذ الإمام بهذه الفتوى تقليداً جديداً غير مسبوق، عندما قرر سلطاناً فقهياً لم يعهد من قبل لصاحب هذا المنصب، وذلك بناء على دراسته القانونية والفقهية لقضايا القصاص وتشريعاتها والفقه المتعلق بها.. وذلك بعد أن كان الشيخ حسونة التواوى [١٢٥٥ - ١٢٤٣ هـ / ١٩٢٤ - ١٨٣٩ م] يكتب في مثل هذه الحالات - غالباً - التعليق التقليدي الذى يقول فيه «والذى يقتضيه الحكم الشرعى فى ذلك أنه متى ثبت القتل عمداً بالطريق الشرعى، فلولى الجنابة القصاص شرعاً، والله أعلم»<sup>(١)</sup>.

أما آخر فتاوى الأستاذ الإمام فتاریخها ٤ ربیع الثانی سنة ١٣٢٢ هـ أي قبل وفاته - فی ٧ جمادی الأولى سنة ١٣٢٣ هـ بشهر وثلاثة أيام.. وهي مدة استداره مرضه الذي مات فيه - رحمة الله - وكان موضوع هذه الفتوى عن «الحلوان».

ثالثاً: إن هذه الفتاوى، التي يقرب عددها من الألف، تعتبر وثيقة هامة، بل من أهم وثائق العصر، لمن يريد دراسة حياة المجتمع في ذلك الحين، فهي مرآة تعكس مشاكل الحياة واهتمامات الناس، وتحكى عن التغيرات التي كانت قد اتسعت يومئذ في النظام الاجتماعي والاقتصادي، وحالة الأسرة المصرية والشرقية وأمراضها الاجتماعية، ومن ثم فإنها وثيقة اجتماعية لا يمكن دارسة واقع العصر دون تحليل مضامينها.

رابعاً: كما ستضيق هذه الفتاوى بدننا على صفحة من صفحات الوحدة الوطنية لهذه الأمة، نعتقد أن تأملها سيباور أمامنا نموذجاً وقدوة نحتاجهما اليوم وغداً وعلى مر الأيام والعصور..

(١) انظر السجل الأول من سجلات دار الإفتاء ص ١٣٨ فتاوى ٢٦٥ وص ٣٧٨، ص ٨ فتاوى رقم ١٤.

فنحن نلمس من خلال هذه الفتوى أن الأستاذ الإمام لم يكن مفتياً لمسلمي مصر فقط، وإنما كان مفتياً ومرجعاً لكل الشعب المصري بمختلف طوائفه وأديانه.. فالآقباط يسألونه في مشاكلهم المادية والأسرية فيفتديهم.. وأبناء الجاليات الأوروبية يستفتونه فيفتديهم، و«بطرىخانة» الروم تصنع نفس الشيء، بل وحالات اليهود، لا في مصر فقط بل وفي «عكا» مثلاً.. وعلى يدي هذا الإمام كانت الشريعة الإسلامية تستريح أمة وتراث شعب وحضارة وليس فكرًا خاصًا بدين دون دين.. فبالإسلام وساحته أفتى بأن للأم المسيحية حضانة أولادها من زوجها الذي اعتنق الإسلام.. ويكثر من الفتوى التي جعلت غير المسلمين يبحثون عن الحلول لمشاكلاتهم في الإسلام وشريعته السمحاء.

خامسنا: ونحن سند في هذه الفتوى الفقه الذي اجتهد ليفتح آمام المجتمع المصري والشرقي - يومنذ - أبواب النمو الصناعي والتجاري في الاقتصاد، وذلك من خلال الفتوى التي أصدرها الإمام في جواز التأمين على الحياة، وأرباح شركات التأمين - بالإضافة إلى مراجعته لنظام صندوق التوفير وإفتائه بجوازأخذ الأرباح العائدة للمودعين والمدخرين فيه.. وهو فقه كان يفتح الطريق أمام إنشاء الشركات المساهمة، و«تشغيل» الأموال في السوق الرأسمالية، وتقاضى أرباح الأسهم في هذه الشركات.. ومن تم يدفع الحياة الاقتصادية إلى نصف من التنمية والإنتاج تنافس به الرزف الرأسمالي الأجنبي القادر في ركاب الاستعمار..

سادسنا كما يتضح هذه الفتوى يدنا على حقيقة أن محمد عبده لم يكن فقط مفتياً للديار المصرية، وإنما كان مفتياً «دار الإسلام».. فكانت دار الإفتاء مرجعية للأمة كلها.. وكان هذا الإمام العظيم إمام هذه الأمة طوال سنوات تربيعه على كرسى دار الإفتاء..

\* \* \*

هكذا أضاف الجهد العلمي - الذي أعان الله عليه - صفحة غنية  
هامة ومتميزة من صفحات هذه الأعمال الكاملة للأستاذ الإمام..

\* \* \*

وكم كانت سعاداتي غامرة وبالغة، عندما أصبحت [الأعمال  
ال الكاملة للإمام محمد عبد العبد] حاضرة بمجلداتها الخمسة التي تقرب  
صفحاتها من ٤٠٠٠ (أربعة آلاف صفحة) ..

■ يضم الجزء الأول - ٨٣٩ صفحة - مع الدراسة التي تناولت  
حياة الإمام وفكره - الكتابات السياسية، مرتبة ترتيباً موضوعياً  
وتاريخياً.

■ ويضم الجزء الثاني - ٧١١ صفحة - كتاباته الاجتماعية،  
والفتاوي الممثلة لأبرز معالم انجازاته التجددية في هذا الميدان.

■ ويضم الجزء الثالث - ٥٧٥ صفحة - كتاباته في التجديد  
الديني لعلم الكلام.. والإلهيات والتربية و التعليم.. وأصلاح الأزهر  
والمؤسسات التي تصنع العقل المسلم.

■ ويضم الجزء الرابع - ٧٤٤ صفحة - والجزء الخامس - ٧١٩  
صفحة - تفسير الأستاذ الإمام لما فسر من سور القرآن الكريم  
وآياته.. مع الفهارس الجامدة لما في هذه [الأعمال الكاملة] من  
«موضوعات».. و«أعلام».. و«بلدان».. و«فرق ومذاهب وأحزاب  
وجمعيات»..

\* \* \*

واذا كانت السعادة الكبرى بأى عمل من الأعمال إنما تشرف  
شمسمها عندما يرى الإنسان الآثار والثمرات لهذا العمل.. فلقد كانت  
سعادتي الغامرة تتجلى وتتجدد وأنا أرى هذه [الأعمال الكاملة]

لالأستاذ الإمام وقد غدت حاضرة في مصادر الرسائل الجامعية.. والكتب والمؤلفات والدراسات والمقالات.. والأبحاث التي تعدد حولها الندوت والمؤتمرات..

لقد حضر إلى الساحة الثقافية أبرز المشروعات الفكرية التي ميزت ما بين:

▪ التجديد.. والحداثة.. والتقليد..

▪ وحددت الفروق الدقيقة بين الدولة الإسلامية المدنية.. وبين كل من الدولة الدينية الكهنوthe، والدولة العلمانية اللايدنية.

▪ وجمعت - بالوسطية الإسلامية - بين العقل والنفل والتجربة والوجدان.

▪ وميزت الحدود الفاصلة بين «المعجزة».. و«الكرامة».. و«الخرافة»..

حتى لكانها - هذه [الأعمال الكاملة للإمام محمد عبده] الديوان الفكري الذي عالج أبرز مشكلات العصر الحديث:

لقد رأيت ولمست المقصد الذي سعيت إليه وتوجهت إلى تحقيقه عندما كان هذا المشروع مجرد «فكرة» و«أمل».. رأيت هذه الأعمال الفكرية التي بذلت سبع سنوات من الجهد المضني في جمعها وتحقيقها ودراستها.. رأيتها تعود إلى حياتنا الفكرية، لتعمل عملها في تزكية منهاج الوسطية الإسلامية، وإعلاه، رأيات الاجتهاد والتجديد.. رأيتها تحقق الكثير من آمالى فى أن يزاحم التجديد ويغالب تيارى «الجمود والتقليد والشدة والخرافة».. و«العلمانية والتغريب والاستلباد الحضارى» جميعاً.. فكانت فرحة المؤمن بنصر الله.. وكان الحمد لله والشكر له - سبحانه وتعالى - على ما وفق فى خدمة العلم والمفهوم والفكر الذى أبدعه هذا العقل الذى مثل المهندس الأكبر لمدرسة الإحياء والتجديد لفكترا الإسلامي الحديث: الأستاذ الإمام الشيخ محمد عبده - عليه رحمة الله -

## المصادر

- الأفغاني - جمال الدين [الأعمال الكاملة] دراسة وتحقيق د. محمد عمارة - طبعة القاهرة سنة ١٩٦٨ م.
- الطهطاوى [الأعمال الكاملة] دراسة وتحقيق: د. محمد عمارة طبعة بيروت سنة ١٩٧٣ م.
- عباس محمود العقاد: (محمد عبده) طبعة القاهرة - سلسلة أعلام العرب.
- عبد الله التديم: مجلة الأستاذ.
- على عبد الرزاق. [الإسلام وأصل الحكم] طبعة القاهرة سنة ١٩٢٥ م.
- قاسم أمين: [الأعمال الكاملة] دراسة وتحقيق د. محمد عمارة طبعة بيروت سنة ١٩٧٦ م.
- محمد البشير الإبراهيمي: [آثار محمد البشير الإبراهيمي] جمع وتقديم: د. أحمد طالب الإبراهيمي - طبعة بيروت سنة ١٩٩٧ م.
- محمد رشيد رضا: [تاريخ الأستاذ الإمام] طبعة القاهرة سنة ١٩٣١ م.
- محمد عبده: [الأعمال الكاملة للإمام محمد عبده] دراسة وتحقيق د. محمد عمارة - طبعة بيروت سنة ١٩٧٢ م، وطبعة القاهرة سنة ١٩٩٣ م.

## الفهرس

|                                                                                  |            |
|----------------------------------------------------------------------------------|------------|
| ١ - بطاقة الحياة .....                                                           | ٣          |
| ٢ - المنهاج الإسلامي في الإصلاح .....                                            | ١٥         |
| ٣ - الوسطية الإسلامية .....                                                      | ٣٧         |
| ٤ - نقد الغلو والغلاة .....                                                      | ٥١         |
| ٥ - نظرية الهدایات الأربع .....                                                  | ٦٣         |
| ٦ - مقام العقل.. وحدوده .....                                                    | ٧٣         |
| ٧ - مقال في العقلانية الإسلامية .....                                            | ٨٣         |
| ٨ - السنن الكونية والاجتماعية .....                                              | ١١٧        |
| ٩ - مقال في السنن الكونية والاجتماعية .....                                      | ١٢٣        |
| ١٠ - السببية .. وعلاقة الأسباب بالأسباب .....                                    | ١٤٣        |
| ١١ - مقال في السببية وعلاقة الأسباب بالأسباب .....                               | ١٥١        |
| ١٢ - التجديد الديني .....                                                        | ١٦٥        |
| ١٣ - الأسرة.. والمرأة .....                                                      | ١٧٣        |
| ١٤ - الدين والدولة .....                                                         | ١٩٣        |
| ١٥ - ديوان الفكر الإصلاحي؛ الأعمال الكاملة للإمام محمد عبده ...<br>المصادر ..... | ٢٠٧<br>٢٢٩ |

\* \* \*

# من إصدارات

الدكتور

## محمد عمارة

ضمن سلسلة (في التنوير الإسلامي)

- ١ - الصحوة الإسلامية في عيون غربة .
  - ٢ - الغرب والإسلام .
  - ٣ - أبو حيان التوحيدى .
  - ٤ - ابن رشد بين الغرب والإسلام .
  - ٥ - الانتماء الثقافي .
  - ٦ - التعددية .. الرؤية الإسلامية والتحديات .
  - ٧ - صراع القيم بين الغرب والإسلام .
  - ٨ - يوسف القرضاوى : المدرسة التركية والمشروع العكسي .
  - ٩ - عندما دخلت مصر في دين الله .
  - ١٠ - الحركات الإسلامية رؤية تقدمة .
  - ١١ - التهاج العقلى .
  - ١٢ - التمودج الثقافي .
  - ١٣ - تجديد الدنيا بتجديد الدين .
  - ١٤ - الثواب والمتغيرات في البيئة الإسلامية الحديثة .
  - ١٥ - نقض كتاب الإسلام وأصول الحكم .
  - ١٦ - الشفاعة والإصلاح بالتنوير الغربي .
  - ١٧ - إسلامية الصراع حول القدس وفلسطين .
  - ١٨ - الحضارات العالمية تداععاً .. أم صراع؟
  - ١٩ - الحملة الفرنسية في الميزان .
  - ٢٠ - الأقليات الدينية والقومية تنوع ووحدة .. أم ثقليت واحتراق .
  - ٢١ - محاطر العولمة على الهوية الثقافية .
  - ٢٢ - الغناء والموسيقى حلال أم حرام ٩٩
  - ٢٣ - هل المسلمين أمة واحدة؟
  - ٢٤ - السنة والبدعة .
- تقديم وتحقيق / د. محمد عمارة

- |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| تقديم وتحقيق / د. محمد عمارة<br>د. محمد عمارة<br>د. محمد عمارة<br>تقدم وتعليق / د. محمد عمارة<br>د. محمد عمارة<br>د. محمد عمارة<br>د. محمد عمارة<br>محمد طاهر بن عاشور<br>الشيخ / على الحبيب<br>د. محمد سليم العوا<br>د. محمد عمارة<br>د. محمد عمارة<br>د. محمد عمارة<br>د. محمد عمارة<br>د. فؤاد زكريا<br>د. محمد عمارة<br>د. محمد عمارة<br>الشيخ / محمد تقاضل بن عاشور<br>تعليق وتقدم / د. محمد عمارة | ٢٥ - الشريعة الإسلامية صالحة لكل زمان ومكان<br>٢٦ - تحليل الواقع منهج العوامات المزمنة<br>٢٧ - القدس بين اليهودية والاسلام<br>٢٨ - مارق المسجية والمعرفة الإنسانية<br>٢٩ - السنة النبوية والمعرفة الإنسانية<br>٣٠ - الحوار بين المسلمين والعلمانيين<br>٣١ - مستقبلنا بين العالمية الإسلامية والعولمة الغربية<br>٣٢ - السنة التشريعية وغير التشريعية<br><br>٣٣ - شبهات حول الإسلام<br>٣٤ - المستقبل الاجتماعي للأمة الإسلامية<br>٣٥ - شبهات حول القرآن الكريم<br>٣٦ - أزمة العقل العربي<br><br>٣٧ - في التحرير الإسلامي للمرأة<br>٣٨ - روح الحضارة الإسلامية |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|

## إصدارات أخرى للدكتور محمد عمارة

- ♦ معركة المصطلحات بين الغرب والإسلام
- ♦ القدس الشريف رمز الصراع وبابا الانتصار
- ♦ الوسيط في المذاهب والمصطلحات الإسلامية
- ♦ الإسلام والتحديات المعاصرة
- ♦ الإصلاح بالإسلام .. معالم المشروع الخصاري

احصل على أي من إصدارات شركة نهضة مصر (كتاب / CD)  
[www.enahda.com](http://www.enahda.com)  
 وقم بـ **أفضل الخدمات عبر موقع البيع**



# الإصلاح بالاسلام

هذا الكتاب

■ عندما تذكرة عبارة، الأستاذ الإمام... يعرف الجميع ويعرف  
أنّ محمد عبده، هو المشار إليه دون سواه.  
■ ولأنه إمام الأئمة.. فقد كتب عنه الإمام البشير الإبراهيمي فقال:  
لقد كان إمام المصلحين.. وأعجوبة الأعاجيب.. وأنّ مسحة ارتفعت  
في العالم الإسلامي بالإصلاح الديني والعلم في العصر الحديث..  
وكان حجة من حجج الله في فهم أسرار الشريعة وتطبيقاتها.. وفي التنصير  
بسنن الله في الأنفس والأفاق.. وهي العلم بطبائع الاجتماع البشري..  
وكان وجوده مظهراً من مظاهر رحمة الله بعباده.. وحجة للكمال على  
النقص.. واصلاً حاماً.. وخيراً عميناً..  
وكان تفسيره للقرآن، المنهاج المعجزة في التفسير، المتين بظهوره إمام  
المفسرين بلا منازع، وأنّه من جعل التفسير تفسيراً لمحاجات القرآن  
الكريم.....  
هذا هو إمام الأئمة الشيخ محمد عبده... أعظم من تكونت من حوله  
مدرسة للإصلاح والتجديد، لا تزال قروونها معمدة عبر العالم  
الإسلامي حتى هذه اللحظات..  
ولأنّ أمتنا تتلمس طريقها إلى الإصلاح.. يصدر هذا الكتاب ليقدم للأمة  
المشروع الإصلاحي للأستاذ الإمام.. مشروع الإصلاح بالإسلام..

الناشر

